
59

ESTUDIOS FILOLÓGICOS
DOI: 10.4067/s0071-17132025000200059

Violencia, ficción y existencialismo. 
Una definición comparada de la fantasía épica ‘grimdark’ 

Violence, Fiction and Existentialism. 
A Comparative Definition of Grimdark Epic Fantasy

ANTONIO CASTRO-BALBUENAa

a Universidad de Almería, Facultad de Humanidades. España.  
acb231@ual.es

Este artículo aborda el significado de la fantasía épica grimdark a partir de su desarrollo narrativo y su 
lugar en la literatura. Para alcanzar este objetivo, se seleccionan tres conceptos que, tras una revisión 
preliminar, vertebran dicha corriente literaria: la violencia, la ficción y el existencialismo. En busca 
de las posibles relaciones entre tales ideas, se presentan en un diagrama de Venn sobre un contexto 
sociotemporal contemporáneo; como resultado, destacarán la novela existencialista, la literatura 
violenta o el periplo vital como puntos de contacto entre las ideas originales. Con estas conclusiones, 
se definirá el grimdark como una corriente (no solo) literaria comparable al tremendismo español 
y emparentada con otros subgéneros fantásticos, como la fantasía oscura. Además, se perfilarán las 
alteraciones que el grimdark provoca en elementos narrativos esenciales de la fantasía épica, como los 
personajes y el espacio narrativos.

Palabras clave: grimdark, fantasía épica, literatura violenta, tremendismo, héroe.  

This article delves into the meaning of grimdark epic fantasy through its narrative development 
and its place in literature. To accomplish this goal, we propose three concepts after a preliminary 
review to structure this literary movement: violence, fiction, and existentialism. In search of possible 
relationships between these ideas, they are presented in a Venn diagram within a contemporary 
socio-temporal context; as a result, existentialist novels, literature of violence, or the vital journey 
will stand out as points of contact between the original ideas. From these conclusions, grimdark will 
be defined as a movement (not only) in literature, comparable to Spanish tremendismo and related to 
other fantasy subgenres, such as dark fantasy. Additionally, we will briefly analyze the alterations that 
grimdark causes in essential narrative elements of epic fantasy, such as characters and narrative space. 

Key words: grimdark, epic fantasy, literature of violence, tremendismo, hero. 



60

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

1. Introducción

En el suplemento literario Zenda se publicó recientemente un artículo sobre la obra 
de Joe Abercrombie, quien es conocido —también en la crítica académica (Polack 2015: 
85)— como el autor más representativo del grimdark. En dicho artículo, Plaza Moreno 
(2024) no solo ensalza los éxitos del autor inglés, sino que lo vincula con escritores de 
fantasía épica más conocidos por el público general, como J. R. R. Tolkien (El señor de los 
anillos, 1954) o George R. R. Martin (Canción de hielo y fuego, 1996). Para Plaza Moreno, 
Abercrombie destaca entre el resto de autores canónicos de este género literario por la 
construcción de sus personajes orientada a lo psicológico, un empleo particular de la sátira 
y la ironía, y, especialmente, una violencia permanente marcada por “un realismo extremo, 
casi macabro, y llevado al nivel de la calle” (ibíd.). Sin embargo, estos elementos ya se han 
achacado desde la crítica divulgativa al género fantástico con epítetos de índole comercial 
como el de «fantasía adulta» (Arjona 2020), y son habituales también en sagas previas a las 
de Abercrombie, como Malaz: El libro de los caídos (1999-2011), de Steven Erikson, cuya 
representación de la violencia ha llegado a causar cierto rechazo moral (cfr. Capossere y 
Rutter 2014). Es, por tanto, difícil precisar qué es lo habitual en el grimdark y qué depende 
del estilo de cada autor. Especialmente cuando a este tratamiento irregular de lo violento 
en el género fantástico y el uso generoso de etiquetas subgenéricas ha de añadirse el todavía 
escaso interés de la crítica académica por el grimdark, ya sea en lengua inglesa —en tanto 
que las narraciones de este tipo son abundantes en el mundo anglosajón— o en nuestro 
idioma, que vertebra estilos literarios basados también en una violencia exacerbada, como 
el tremendismo. 

Así pues, cabe preguntarse qué es el grimdark, cómo se desarrolla en la narración y 
qué lugar ocupa en lo literario, sobre todo en la fantasía épica, que tan irregularmente ha sido 
denominada a lo largo del tiempo1. Para abordar tales objetivos, centraré mi argumentación 
en tres conceptos que, tras la revisión preliminar anterior, parecen vertebrar esta corriente 
fantástica: la violencia, por su uso exacerbado; la ficción, que sirve como soporte para 
la historia; y, por último, el existencialismo, debido a la relevancia que la construcción 
narrativa de los personajes tiene en estas obras. En tanto que tales creaciones se producen 
en un momento determinado, las relaciones entre violencia, ficción y existencialismo se 
verán condicionadas por un ambiente sociotemporal específico; al plantearlo profundizaré, 
entre otras cuestiones, en el tratamiento que tiene la violencia hoy en día, y desde el s. XX, 
en los medios de comunicación. Tanto los tres conceptos principales como el mencionado 
contexto se expondrán en un diagrama de Venn, que permitirá atisbar gráficamente sus 
puntos de contacto. A continuación, los resultados extraídos de este análisis servirán para 
proponer una definición del grimdark a partir de sus similitudes con subgéneros literarios 
1 Palmer-Patel (2020: 8) se refirió al uso de distintas etiquetas a veces para referirse a las mismas obras, tales 
como high fantasy, heroic fantasy o sword and sorcery. Según Castro Balbuena (2023: 316), la denominación 
más apropiada para estas narraciones es fantasía épica, pues aglutina elementos tradicionales como el mito, la 
naturaleza de su mundo ficcional y un arquetipo heroico para sus protagonistas.



61

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

cercanos, como la fantasía oscura, y estilos literarios específicos como el tremendismo. Esta 
definición servirá para atisbar el desarrollo narrativo concreto de la fantasía épica grimdark, 
sobre todo en relación a sus elementos principales, como el personaje y el espacio. Por 
último, se expondrán las conclusiones más relevantes de este recorrido en un apartado final.

2. Hacia una definición del grimdark. El diagrama de la violencia

En busca de la relación entre las tres ideas fundamentales que propongo para el 
grimdark —violencia, ficción y existencialismo—, me serviré de un diagrama de Venn, 
mecanismo que, además de permitir el estudio de las relaciones posibles entre diferentes 
conceptos (Ramos Mendonça 2013; Graça Martins 2014), destaca por su función didáctica 
al simbolizar pensamientos abstractos mediante un gráfico “a fin de que con ello se haga 
evidente el sentido del diagrama y del proceso de razonamiento” (Canela Morales y Ruiz 
Sosa 2019: 78). A tal efecto he confeccionado el diagrama de la violencia (fig. 1), en cuyas 
relaciones profundizaré en las siguientes páginas.

Figura 1. El diagrama de la violencia. Relaciones entre violencia,  
existencialismo y ficción en un contexto sociotemporal específico 

para la definición del grimdark. 
Elaboración propia.



62

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

2.1. Un contexto sociotemporal: violencia y sociedad

Nuestra sociedad mantiene una relación específica con la violencia. De hecho, la 
violencia marca cómo nos comunicamos a todos los niveles, como una “moneda corriente 
para las transacciones cotidianas del amor y los odios, de las diferencias y las controversias, 
en la casa y en la plaza, entre vecinos, países y bloques de países” (Franco 1999: 330). Esta 
forma de entender la violencia no es exclusiva de nuestro pensamiento occidental, sino 
que se establece universalmente en comportamientos verbales, físicos o psicológicos (Calvo 
García de Leonardo y Alcantud-Díaz 2019: 45). Podría argumentarse que nuestro pasado 
animal influye en esta forma de comportarnos; que nuestra naturaleza es la que justifica este 
comportamiento violento. Y es que ni el avance cultural, científico, tecnológico o social han 
conseguido eliminar este aspecto de nosotros, que ha evolucionado en función del contexto 
histórico de cada momento, según Iglesias Rodríguez (2012: 12) y Comellas (2012: 217). 
De esta manera, comportamientos y acciones que eran cotidianos en un tiempo pretérito 
hoy se perciben como violentos. Es por ello que considero esencial atender al contexto que 
rodea a la obra literaria violenta en el momento de su estudio.

Sea considerada o no como necesaria2, la violencia se produce a partir de tres causas 
principales, las cuales Franco (1999: 333) enumera como sigue: las de índole económica, 
en relación a cómo se distribuye la riqueza en cada zona, región o país; las de tipo político, 
cuando el Estado ejerce su poder sobre la ciudadanía y la expresión de sus derechos; y las de 
clase sociocultural, que se refieren a aquellas relaciones entre ciudadanos u organizaciones 
que desembocan en el uso de la fuerza. Sin embargo, y como mencionaba antes, lo que 
cambia es nuestra percepción de esas acciones, cómo las interiorizamos y, sobre todo, el 
modo en que reaccionamos al experimentar la acción violenta, sea en nuestro propio ser o 
como testigos. Debe prestarse atención, así, al modo en que presenciamos (y reaccionamos) 
hoy en día ante lo violento.

Durante la segunda mitad del s. XX, y sobre el concepto catarsis de Freud, el 
psicólogo canadiense-americano Albert Bandura formuló su teoría del aprendizaje social. 
Con ella, Bandura sostenía que los niños no solo aprenden mediante la experiencia, sino 
que sus comportamientos se basan en la atención, retención y reproducción de las acciones 
y reacciones que observan a su alrededor —esto es, en la sociedad—, todo ello motivado por 
un objetivo concreto (Delgado 2019). Es así que el contacto de los infantes con acciones o 
representaciones violentas acrecienta

gradualmente una desensibilización emocional ante la violencia, que acabaría 
considerándose como algo cotidiano, habitual, normal, sin mayor importancia, 
y tolerable por la sociedad, cuando no incluso excitante y eficaz en las relaciones 
sociales (Martín Ramírez 2007: 343).

2 En palabras de Gerbner (2005: 1), “[e]n algunos contextos, la violencia puede ser una expresión cultural legítima 
e incluso necesaria. Ejercida individualmente, inspirada históricamente, las expresiones frugal y selectivamente 
utilizadas de violencia simbólica pueden indicar los trágicos costos de las compulsiones mortales”.



63

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Además de esta pérdida de sensibilidad hacia lo violento, otra consecuencia directa 
en el receptor es, según Vázquez Freire (2007: 11), la pérdida de la empatía: quienes 
presencian el acto violento de forma repetida se convierten en adictos a la violencia, y su 
proceso de identificación no ocurre respecto de la víctima, sino del agresor. Y lo cierto es 
que en nuestro tiempo estamos en un contacto permanente con la violencia. Ya no es solo 
que debamos enfrentar actos de este tipo en nuestro contexto social —nuestras diferencias 
económicas, la «lucha» por destacar laboral o socialmente—, sino que las nuevas tecnologías 
abren una ventana permanente al acto violento. Así, estos avances tecnológicos permiten 
el acceso visual (y a veces en tiempo real) a este contenido: no se trata solo de una nota 
de prensa cuyo titular evoque la matanza perpetrada en un lugar determinado, sino que 
puede visionarse el momento exacto en que se cometió, las consecuencias inmediatas del 
acto violento. Estas nuevas tecnologías permiten distribuir una violencia que ya se producía 
anteriormente; constituyen una ventana abierta a la “visualización pública del horror y de la 
agresión” (González Cortés 2002: 21). 

Más allá de reproducir violencia, entre estas tecnologías destacan las redes sociales 
por —además de ello— fomentar conductas agresivas entre los jóvenes, las cuales a veces 
desembocan en violencia de género (Blanco Ruiz 2014: 137) o en ciberbullying, en tanto que 
permiten la ocultación del agresor (Blanco et al. 2012: 723). Pese a la constante evolución 
tecnológica, los nuevos sistemas recorren una senda de imitación superficial del individuo 
que deja de lado su conocimiento interior; es el caso de la inteligencia artificial generativa 
y su creatividad computacional3. De esta manera, lo tecnológico parece alejarse de la 
introspección humana, de la capacidad reflexiva de la creación humanística, de los sentimientos  
que nos distinguen como individuos, todo ello materia esencial en la obra literaria.

Culpabilizar a estas tecnologías resultaría fútil, pues el responsable es quien 
gestiona y filtra los contenidos que en ellas se muestran. Siguiendo con el ejemplo de los 
telediarios —aunque no sean los únicos contenidos televisivos violentos4—, el objetivo 
de mostrar en ellos estas representaciones de lo violento es “crear la sensación de la 
existencia de una constante amenaza y de la imposibilidad de controlar lo que nos rodea, 
lo que refuerza el conformismo y el inmovilismo social” (Digón Regueiro 2005). Es decir, 
anestesiar a la ciudadanía y, aunque de manera indirecta, incidir en esa desensibilización a la 
violencia que comentaba previamente. Los efectos de tal desensibilización consisten en “el 
entumecimiento, aplanamiento o embotamiento de las reacciones ante estímulos violentos, 
así como la idea de que la violencia es trivial e inevitable” (Galán Jiménez y Preciado 
Serrano 2014: 79). Sin embargo, más dudosos son sus efectos al presenciar actos violentos 
3 Entre las formas tecnológicas más novedosas de los últimos tiempos (aunque no originales, pues sus orígenes 
se remontan a la segunda mitad del s. XX), está la inteligencia artificial generativa, que imita nuestros procesos 
creativos mediante lo que se conoce como creatividad computacional, “una forma avanzada de resolución de 
problemas en la que participan la memoria, la analogía, el aprendizaje y el razonamiento sujeto a restricciones” 
(López de Mántaras 2016: 104). 
4 Aparte de los materiales ficcionales, de los que hablaré enseguida, la violencia condiciona también los spots 
publicitarios de juguetes infantiles, los cuales “exaltan el belicismo” (Posada Álvarez 2001: 174). 



64

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

en la ficción, como apunta Igartua (2002: 30) al preguntarse sobre la intencionalidad de lo 
violento en la narrativa ficcional.

2.2. La violencia en la ficción

Del mismo modo que la violencia supone una constante en nuestra evolución 
histórica, en la ficción también desempeña un papel protagonista. Si buscásemos un 
origen ficcional a la literatura violenta quizá debiéramos dirigir nuestra mirada a nuestros 
antepasados, al relato de supervivencia que elaboraban luego de un día de caza, lo que más 
tarde se ha denominado narrativa natural a partir del relato del día a día, como la define Valles 
Calatrava (2008: 13). Sobre este material se forjarían no mucho después los mitos y, con 
ellos, la épica, que basaría sus historias en un enfrentamiento paradigmático: el de “los héroes 
benéficos y virtuosos que representan el ‘nosotros’ [y que] se enfrentan al enemigo, al ‘otro’” 
(Comellas 2012: 225). Posteriormente, el mito justificaría comportamientos violentos como 
la desigualdad mediante historias relacionadas con dioses nórdicos como Heimdall o, dentro 
de la tradición judeocristiana, el relato sobre los hijos desiguales de Eva (Ashliman 2005: 51). 

Sin embargo, en busca de unos precedentes más cercanos en el tiempo, han de 
considerarse las literaturas alemana y francesa con ejemplos bien conocidos, según 
Riekenberg (2014: 4), como la obra del Marqués de Sade, cuyos escritos no han sido 
estudiados solo por su componente violento y sexual, sino además por su profundización en 
el drama humano en general (de Beauvoir 1956: 10). En la esfera literaria alemana destacan 
los hermanos Jacob y Wilhelm Grimm, quienes rescataron, reinterpretaron y elaboraron 
diversos cuentos tradicionales a lo largo del s. XVIII. La violencia que llenaba sus obras 
mereció los descalificativos de la crítica, si bien ambos autores, como recogen Calvo García 
de Leonardo y Alcantud-Díaz (2019: 91-93), argumentaron en su defensa que los niños ya 
asistían a crímenes atroces y actos sexuales en la lectura que las familias hacían de la Biblia. 
Poco después, a finales del s. XIX, el realismo y especialmente el naturalismo expondrían 
lo brutal a partir de lo grotesco y las deficiencias de una sociedad degradada (Pardo Bazán 
2024[1911]: 15). A partir de las condiciones sociales, la novela realista adaptaría su estructura 
a lo violento, invocando un “individuo problemático (orientado hacia valores auténticos, 
pero degradado en parte), su búsqueda degradada de dichos valores, la realidad que actúa 
como mediatizador impidiendo al héroe su encuentro con un mundo de valores auténticos” 
(Oleza 2002[1976]). 

Ejemplos notorios de literatura violenta son también las diferentes creaciones 
motivadas por la represión política o confeccionadas en el exilio. Destacan en este sentido 
las obras originadas en Sudamérica durante el s. XX, que aunaron innovación y horror con 
claros exponentes como, según Lespada (2015: 38), César Vallejo y su deshumanización 
como “acción violenta y radical ejercida contra la institución de la lengua”. A tal escenario 
se suman las narrativas de dictadura, como las de Augusto Roa Bastos, que junto a otros 
relatos tienen por objetivo “servir como descripción de la realidad real y no ficcional de una 
Latinoamérica convulsionada” (Molinares Hassan 2013: 263). 



65

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Sin abandonar el continente americano, destaca también el tratamiento que de la 
violencia hace la ficción norteamericana de la segunda mitad del s. XX, cuyos autores se 
refieren a lo violento velada e indirectamente. En palabras de Bachner (2011: 5), el motivo 
oculto tras esta sutileza era el malestar que experimentaban los estadounidenses de clases 
sociales privilegiadas por sentirse

citizens of a relatively peaceful and prosperous society and the inhabitants of a larger, 
much less peaceful and prosperous world. At the heart of this anxiety is the suspicion 
that the violence and suffering that takes place elsewhere is the product of the very 
economic and political practices that guarantee U.S. prosperity and security.

Además de la interpretación que, como plantea Bachner, puede realizarse sobre 
la violencia en la ficción, debe considerarse el objetivo que lo violento tiene en la obra 
narrativa. La intencionalidad más evidente quizá sea la ejemplarizante, es decir, el relato 
de la violencia como prueba de los efectos que provoca, pero también de las causas que la 
motivan, pese a lo descarnada y brutal que pueda resultar la narración; porque, en línea 
con Lespada (2015: 55), la literatura no puede quedarse al margen de estos males, sino 
“comprometer la propia integridad de sus obras moviéndose siempre hacia lo imprevisible”. 
Aunque sin descartar del todo esta influencia en la moral del lector, Comellas (2012: 219) 
atenúa esta función, limitando la literatura a un rol testimonial cuyo objetivo sea mostrar 
al público lector “cómo se la ha aceptado o justificado [a la violencia], con qué relatos se ha 
explicado e integrado en una tradición cultural”.

Precisamente por su universalidad cultural, la violencia se representa de modo 
distinto en textos ficcionales diferentes del literario. Ejemplo de ello es el cine, donde Lauro 
Zavala (2014: 85) ha identificado una estética de la violencia como conjunto de estrategias 
que buscan alterar la sensibilidad del espectador mediante los actos violentos. Otro caso es 
el videojuego, cuya relación entre violencia, adolescentes y aumento de agresividad continúa 
investigándose (i. e. cfr. Dowsett y Jackson 2019). Este soporte plantea el acto violento 
como un conflicto maniqueo entre el Bien y el Mal, lo que permite, según Hartmann et al. 
(2014: 327), que el jugador justifique moralmente la agresión dentro del mundo ficcional. 
Diferente es también la representación que de la violencia hace la música, un soporte capaz 
de transmitir no solo un acto violento, como ocurre por ejemplo con algunas letras del 
rap —influenciadas por motivos económicos y comerciales (Herd 2009: 403)—, sino de 
provocar una humillación, de torturar al oyente de forma literal (como un arma sónica) o 
velada, como un ataque a su cultura o raza (Johnson y Cloonan 2009: 147-148).

2.3. La ficción existencialista y el conflicto vital

Más allá de la representación que se realice de la violencia en la ficción a partir de un 
específico contexto sociotemporal, resurge la duda no solo sobre la reacción del individuo 
que lee o contempla un determinado hecho violento, sino también sobre la entidad que 



66

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

se construye a partir de ese hecho violento, el personaje que, dentro de la ficción, comete 
tal acto. Para entender a este tipo de personajes acudo al existencialismo, una corriente de 
pensamiento en cuyo centro se encuentra precisamente la actuación individual, esto es, 
discernir “qué es el ser humano, cuál es su naturaleza y qué significa su proyecto de vida” 
(Vélez Correa 2005: 13). Esta filosofía, originada a partir de las ideas de Sören Kierkegaard, 
Jean-Paul Sartre o Friedrich Nietzsche, se centró en definir al ser humano a partir de sus 
acciones; en palabras del propio Sartre (2018[1945]: 247), “el hombre no es otra cosa 
que lo que él se hace”. Así, el ideario existencialista resulta plenamente compatible con la 
construcción del personaje narrativo, más allá de su identidad y características físicas, como 
un actor que desempeña determinadas acciones a partir del movimiento o de la ausencia del 
mismo (Valles Calatrava 2002: 500), y que, siguiendo los postulados aristotélicos, puede 
subordinarse al desarrollo de la acción (Jannidis 2009: 14). Esta compatibilidad entre lo 
existencialista y lo ficcional-narrativo se representa a partir de las novelas existencialistas, 
basadas en la “experiencia psicológica” (Muñoz Alonso 1953: 7-8), y cuyo ejemplo 
paradigmático es La náusea (1938), de Jean-Paul Sartre. Este tipo de novela se plantea 
entonces como un medio para investigar (y mostrar) la naturaleza del individuo con el 
objetivo de convencer al lector de que la narración es más real que mimética (Jiménez 2020: 
52-56) en una exacerbación del pacto narrativo que posibilita la ficción literaria. 

El conocimiento de la naturaleza humana que plantea el existencialismo no se limita 
solo a sus aspectos benévolos, y de ahí que las primeras obras que compartían estas ideas 
—entre ellas, las del propio Sartre— recibieran algunas críticas por su crudeza. Por ello, 
cuando se reprochaba la presencia de tales elementos, Sartre se defendía con un ejemplo 
claro: el foco de la narración no es incluir un personaje cobarde porque sí, sino mostrar cómo 
ese personaje “se ha construido como hombre cobarde por sus actos” (Sartre 2018[1945]: 
255). La función narrativa de los elementos desagradables es, entonces, motivar la reflexión 
sobre el comportamiento humano en todas sus facetas, también las menos benignas. Es en 
esa reflexión sobre el comportamiento donde se encuentra el vínculo entre lo violento y lo 
existencial: la lucha del personaje por abrirse paso en el mundo ficcional como reflejo de la 
lucha que cada ser humano mantiene en la realidad extratextual. Y no existe lucha si en ella 
no participa lo violento.

En medio del periplo vital, el ser humano sufre todo tipo de sobresaltos, como los 
que lo acosan cuando se enfrenta a la naturaleza feroz; entonces se debate entre dos 
alternativas: o acude a una entidad milagrosa, los dioses, por ejemplo; o acepta que 
está sólo bajo su responsabilidad (Vélez Correa 2005: 16).

3. Una definición comparada de grimdark

En España, y aunque conservó la esencia del ideario general, el existencialismo 
tomó una forma propia. A partir de la labor traductora de algunos literatos españoles como 



67

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Unamuno u Ortega y Gasset, las ideas existencialistas penetraron en nuestro país antes 
que en otras naciones europeas, como apuntó Marías (1953: 14). Los temas principales 
de esta corriente filosófica —el pesimismo o el derrotismo— se solidificaron en lo literario 
mediante el tremendismo, una corriente vinculada con lo grotesco a través de “descripciones 
cruentas, atroces, horripilantes, repulsivas o escabrosas” (Ferrer 1956: 298), y que, como 
señala Alchazidu (2005: 25-26), ha recibido una atención desigual en la academia: desde 
los estudios sobre literatura de posguerra que ignoran esta corriente literaria hasta los más 
abundantes, que hablan del tremendismo como un tipo de realismo con estilo propio. 
Estas obras —las más representativas surgieron de manos de Camilo José Cela, Carmen 
Laforet o Miguel Delibes, entre otros— nacieron a partir de 1950, una época marcada 
por la tímida recuperación posbélica y, sobre todo, las múltiples asambleas universitarias, 
protestas y manifiestos que coloreaban el ambiente de rebeldía, como argumenta Ortega 
(1982: 19-20), en línea con lo que señaló en primer lugar Ferrer (1956: 303), para quien 
este contexto histórico despierta “la inquietud existencial, la angustia española” que es la 
“desoladora realidad cotidiana”. Si por algo destacaron estas obras, fue por su

predilección por personajes marginados, extravagantes o monstruosos, regidos por 
sus instintos, lo que, a su vez, da origen a muchas escenas violentas. En cuanto a la 
temática, las obras tremendistas rompen el círculo que rodeaba cierto tipo de tabú, 
llamando la atención sobre los aspectos desfavorables, desconcertantes, incluso 
repugnantes de la vida humana, los que, sin embargo, forman una parte íntegra e 
inseparable de la misma (Alchazidu 2005: 27).

Según del Águila Gómez (2006: 8) y Alchazidu (2002: 104), esta violencia 
tremendista que se presenta, por ejemplo, en la obra de Cela no es más que la característica 
reinante de la época. Y, aunque como mencionaba antes la crítica posterior ha tratado al 
tremendismo de diversas maneras, en su tiempo no faltaron quienes restaron valor estético 
a esta corriente, a la que se tachó de moda literaria, además de “‘brutismo’, ‘paletismo’ o 
‘provincianismo’, porque eso es lo que conseguía: dejar un poco aleladas a las gentes ante 
aquello, no nunca visto, sino imprevisto en aquel momento” (Mediano Flores 1959: 431).

Modas, corrientes literarias o subgéneros, lo cierto es que entre tremendismo y 
grimdark existen más vínculos de los que podría esperarse a priori. Ambas corrientes se 
basan en un elemento fundamental, la violencia, la cual expresan como una consecuencia 
o causa del comportamiento humano. En ambas parcelas literarias lo realista juega un 
papel esencial: cuando el realismo endurece su tono con el naturalismo, el tremendismo 
resulta en consecuencia lógica; cuando lo realista y lo verosímil invade la fantasía épica, el 
grimdark emerge como exacerbación de lo que experimentamos fuera de la lectura. Y ambos 
se encuentran también ligados al tiempo en que surgieron: el tremendismo, al ambiente de 
posguerra en la España de los años 50; el grimdark, a la desensibilización de la violencia, que 
hoy podemos encontrar en medios de comunicación y textos ficcionales. Así, el eje sobre 
el que pivotan las dos corrientes literarias es la realidad, que tratan y reconstruyen a partir 



68

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

de lo sórdido, lo brutal, lo humano. Como resultado, nacen mundos ficcionales distintos: 
los del tremendismo, más cercanos a la realidad del lector; y los del grimdark, donde el 
elemento fantástico enmascara y subvierte la realidad externa con un valor estético concreto. 
Desarrollaré a continuación estas ideas, entre otras. 

El grimdark nace como una visión particular de lo sublime y lo grotesco (Johnson 
2022: 159-160) basada en la exacerbación de lo violento, cuyo objetivo último, según 
Castellano (2022: 22), es aterrorizar al lector. Sin embargo, esta meta parece diluirse cuando 
consideramos que ese lector probablemente está acostumbrado a visionar material violento 
—desde el telediario a los videos que consumimos, casi por azar, en las redes sociales—, por 
lo que es probable que no sea miedo lo que el grimdark despierte en sus lectores modelo. 
De hecho, debido a tal desensibilización, cabe esperar que los lectores resistan el rechazo 
ante lo grotesco y lo brutal para llegar a la reflexión de las consecuencias y las causas que 
provocan esa violencia tanto en la realidad interna como externa a la ficción. En el vínculo 
entre realidad y grimdark ahonda también Rucavado (2023), para quien esta corriente 
literaria, por su carácter brutal, se instaura como una visión realista del mundo frente a 
las ficciones más positivistas, que podrían entenderse por ello como “publicidad engañosa, 
una mera estafa” (ibíd.: 18). La reinterpretación de lo real no es algo genuinamente distinto 
de lo que realizan otras obras del fantasy, como apunta Baker (2012: 437) al mencionar la 
perturbación que provoca la mezcla de lo fantástico con nuestra realidad, si bien la novedad 
del grimdark es atender al proceso necesario para llegar a esa interpretación. Y, siguiendo 
con la idea de realidad, la exposición que de lo grotesco a la que se dedica el grimdark 
coincide con precedentes literarios comentados anteriormente, como el del naturalismo.

Con presencia no solo en el fantasy literario, sino también en el soporte audiovisual5, 
las obras grimdark representan una realidad donde la violencia afecta a todos los aspectos de 
la vida (Polack 2015: 81). Aunque su origen etimológico nos lleva hasta la ciencia ficción6, 
la fantasía épica grimdark surge, siguiendo a Persson (2022: 69), como una reacción ante la 
alta fantasía clásica —como El señor de los anillos— y sus mundos ficcionales maniqueístas, 
sus tropos convencionales y su medievalismo nostálgico. La alteración de los componentes 
arquetípicos arrebata al lector la confianza de saber cómo va a evolucionar el mundo ficcional, 
como apunta Cawelti (1976: 16) en relación a las estructuras predefinidas de la cultura 
popular. Y, pese a la intromisión de la violencia, del caos que supone la subversión de tales 
elementos, es el lector quien debe acceder a la reflexión final según sus propias posibilidades. 
Del mismo modo que la imaginación mítica, según Cowan (2019: 193), nos permite saber 
quiénes somos, cómo deberíamos ser y en qué podríamos convertirnos, el lector asiste a la 

5 Así lo apunta Rucavado (2023: 19-20), para quien lo grimdark “se ha vuelto parte de la construcción del 
verosímil ‘realista’ de gran parte de la ficción contemporánea, tanto literaria como audiovisual”.
6 Como señala Šubrt (2021: 47), el término grimdark proviene del universo ficcional de Warhammer 40.000, 
un mundo apocalíptico en el que la raza humana se ha extendido por el universo y debe enfrentarse a razas 
alienígenas, donde se pronuncia una frase que desembocaría en el término estudiado: “In the grim dark future 
there is only war” (ibíd.). 



69

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

narración grimdark también para saber quién no es, cómo no debería ser y en qué podría 
(quizá) convertirse. De esta forma, lo violento no solo desempeña un rol estético en esta 
corriente literaria —valor que es tal solo gracias a la desensibilización a lo violento que 
afecta al lector—, sino que además adquiere una función concreta: posibilitar una reflexión 
basada en aspectos inherentes a la violencia, pero que identifican al ser humano como tal. 

Esta representación sucia de la realidad aproxima el grimdark a subgéneros 
fantásticos como el de la fantasía oscura, donde participan elementos de la literatura de 
horror e inversiones de tropos clásicos, como la victoria del villano (Clute 1999: 249). 
Dicho parentesco con este subgénero —el cual se acerca más a la fantasía urbana que a 
la medieval, según Kaveney (2012: 215)— justifica también el componente violento 
protagonista del grimdark, en tanto que extensión de los elementos oscuros de los cuentos 
de hadas, como los define Stableford (2005: 97) en su definición de este subgénero, unas 
historias sangrientas llenas de descuartizamientos, modificaciones corporales horrorosas y 
brutalidad (Piatti-Farnell 2018: 92). Esta posición del grimdark entre subgéneros ha llevado 
incluso a adjudicarle una nueva etiqueta como subgénero, gritty fantasy, para referirse a las 
obras contemporáneas que imperan en la fantasía épica, sobre todo aquellas que no miran 
al pasado medieval con nostalgia, sino que lo emplean como medio para ahondar en el 
decepcionante presente (Persson 2022: 39). 

Al margen del debate terminológico, el grimdark se infiltra en aspectos narrativos 
cruciales de la fantasía épica, como son el personaje y el espacio narrativos. En el primer caso, 
las historias nacidas en este género están protagonizadas por el héroe, cuyo objetivo último 
es salvar el mundo (Ramaswamy 2014: 47). La naturaleza del grimdark afecta no solo a la 
naturaleza heroica del personaje, como comentaré enseguida, sino a su propia estructura: 
el héroe del grimdark debe sobrevivir primero al mundo y, si acaso, salvarlo después. 
Sigue así —y pese a su adscripción a lo fantástico— la estela de la novela realista, cuya 
estructura comenté unas páginas atrás, y que lo planteaba como un ente lleno de conflictos. 
En consecuencia, y como extensión del héroe crepuscular basado en una moralidad gris 
(Castro Balbuena 2022), los protagonistas suelen ser marginados o acosados por la sociedad 
del mundo ficcional, ante la que sienten la obligación de actuar correctamente. Es el caso 
de Geralt de Rivia, protagonista de la saga El brujo (1993-1999), de Andrzej Sapkowski, a 
quien desprecian por su naturaleza mutante y la violencia de sus actos; o de Ringil, uno de 
los héroes caídos de Solo el acero (2008), de Richard Morgan, cuya homosexualidad le ha 
granjeado el dolor y el odio de la sociedad hipócrita de su mundo ficcional. 

La naturaleza heroica, así, se aleja de los cánones clásicos y de estructuras habituales 
como el camino del héroe para seguir un recorrido de introspección durante el cual el lector 
asiste a los traumas del protagonista y al acto violento (y su motivación) en primera persona. 
Una introspección que no se conforma con la visión existencialista, sino que crece hacia lo 
nihilista al bosquejar individuos ficcionales semejantes al hombre contemporáneo de Volpi 
(2005: 13), cuya “situación de incertidumbre y precariedad” lo define como “un viajero que 
por largo tiempo ha caminado sobre una superficie helada, pero que con el deshielo advierte 
que la banquisa comienza a moverse y se va despedazando en miles de placas”, y para 



70

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

quien de esta manera “la superficie de los valores y los conceptos tradicionales está hecha 
añicos, y la prosecución del camino resulta difícil”. De esta manera, y lejos de acompañar 
al personaje en un camino de aprendizaje y superación de obstáculos, el lector atisba en 
el héroe los errores humanos y sus consecuencias, así como los intentos de un personaje 
torturado por sus temores y sus errores pasados. Ni siquiera la hazaña puede solucionar aquel 
maremágnum; así, luego de que Geralt de Rivia salvase a las gentes de Blaviken, expulsaron 
al brujo por carnicero, por asesino, pese a que esos asesinatos eran los que les permitían a 
ellos seguir respirando (Sapkowski 2002[1993]: 120-123). ¿Fue la salvación un error del 
brujo, que ahora enfrenta el odio de quienes antes lo habían tratado cordialmente? Pero no: 
fue elección del personaje actuar de este modo. De esta manera, la violencia no se plantea 
como un elemento discordante, sino como una nota más en la composición de la naturaleza 
del personaje ficcional: en Geralt de Rivia, su desempeño como cazador de monstruos, 
pese a que él mismo es un monstruo para cuantos lo rodean; en Ringil, sus recuerdos de 
guerra plagados de muerte y sufrimiento, la misma muerte y sufrimiento que él impone 
en la búsqueda de sus objetivos. Es, en definitiva, un compendio violentamente ilustrado 
de cómo las acciones del personaje lo convierten en héroe, asesino o ambos, siguiendo un 
ideario del todo existencialista en el que la esencia —el arquetipo clásico del que surge este 
personaje— decae en pos de los actos concretos, a partir de los cuales el lector habrá de 
juzgar, condenar o empatizar con el individuo ficcional.

Por su parte, el mundo narrativo depende de procedimientos creativos como el de 
la subcreación, en el que participan los nuevos lenguajes o seres vivos que pueblan el espacio 
forjado por el autor (Wolf 2012: 24). El grimdark, en tanto que percepción de la realidad, 
incide en aquellos aspectos espaciales que coinciden con su naturaleza. Así, en un mundo 
de ambientación medieval, como sociedad marcada por la guerra, el grimdark representará 
los aspectos más duros y crueles de la realidad intratextual; ante ellos, los elementos menos 
violentos tendrán una presencia inferior, de forma tal que pudieran entenderse como 
ausentes o, por el contrario, como más valiosos por tratarse de un bien escaso. Así se percibe 
en este diálogo entre Ferro y Yulwei, luego de que la primera, que fue esclava anteriormente, 
se culpara por haber sido incapaz de liberar a los esclavos:

‘I do declare, you’d kill the whole world if you could. Is there anything but killing 
in you Ferro?’ 
‘There used to be,’ she muttered, ‘but they whip it out of you. They whip you until 
they’re sure there’s nothing left.’ Yulwei stood there, with that pitying look on his 
face. Strange, how it didn’t make her angry any more. 
‘l’m sorry, Ferro. Sorry for you and for them.’ He stepped back into the road, 
shaking his head. “But it’s better than death’ (Abercrombie 2006: 228).

En ocasiones, los elementos violentos fagocitarán a los que a priori no lo son hasta 
subvertirlos y darles un aspecto más sucio y brutal. Veamos una comparación en este sentido. 
Por un lado, tenemos el espacio construido por Morgan en Solo el acero (2008), donde el 



71

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

espacio lleno de detalles bellos puede convertirse en un sádico patíbulo donde exponer a los 
criminales tras la tortura:

The gate was one of the oldest in the city, built a pair of centuries ago along with 
the great causeway that led to it […]. In a blunt, old-fashioned way, it was very 
beautiful; a fair portion of the city’s rapidly burgeoning trade wealth had once 
gone to finance the import of glinting, southern-quarried stone and to pay the 
finest masons in the region to shape and dress it. The whole thing was widely 
acknowledged as one of the architectural wonders of the world.
Pity they have to use it as a torture chamber.
Yeah, well. Got to impress the visitors (Morgan 2008: 132; énfasis original).

En la misma línea marchan los espacios de Martin, en cuya saga Canción de hielo 
y fuego (1996) podemos encontrar no solo escenarios, sino objetos espaciales marcados por 
una intrahistoria específica que los encadena a lo violento: por ejemplo, el Trono de Hierro, 
en Desembarco del Rey, forjado con las espadas de los enemigos derrotados por los Targaryen 
(Martin 2003[1996]: 462). Frente a este panorama surgen los escenarios de Abercrombie 
en La voz de las espadas (2006), donde el espacio se vincula a las acciones que el personaje 
comete o está a punto de cometer; un caso de este procedimiento puede encontrarse en la 
primera aparición del inquisidor Glokta, que se mueve por un pasillo lóbrego, con olor a 
aguas estancadas y un suelo de baldosas pegajosas, que parece anteceder la violencia de la 
posterior escena de interrogatorio (Abercrombie 2006: 10-15), una visión existencialista del 
mundo con las acciones del individuo como condicionante para su definición.

4. Conclusiones

El diagrama de la violencia que presentaba en las primeras páginas de este artículo 
ha permitido profundizar en la relación entre tres conceptos fundamentales en el grimdark: 
la violencia, la ficción y el existencialismo. Es a partir del estudio de sus relaciones cómo 
ha podido sugerirse aquí una definición de esta corriente literaria, que precisaré en las 
siguientes líneas como colofón a tal recorrido.

La fantasía épica grimdark acoge novelas de estilo naturalista donde la representación 
de lo brutal, lo grotesco y lo violento actúa como una máscara, la cual altera sus caracteres 
narrativos fundamentales. En el grimdark, el héroe no disfruta de la hazaña, sino que sufre 
por ella al sentirse lastrado por sus propias limitaciones, a veces impuestas por diferentes 
elementos del mundo ficcional: desde la intrahistoria de los espacios que lo componen hasta 
la configuración social y moral que lo vertebra. Estas limitaciones se representan mediante lo 
violento, donde subyace un valor estético apreciable solo por la desensibilización y continua 
exposición a la violencia que experimentamos en la actualidad. Las escenas violentas, 
sangrientas y brutales permiten al público lector convencerse de que no forma parte de 



72

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

aquel caos; de que la empatía que lo une con determinado personaje no exime a este último 
de haber cometido un crimen, de provocar dolor a los demás y al mismo tiempo conservar 
su heroísmo. Y, desensibilizado por el tiempo en que vive, el lector puede acceder al texto 
brutal y diseccionarlo, enmudecidos el horror y el rechazo. Por sus actos, los héroes del 
grimdark no se erigen como individuos modélicos; no se persigue con ellos la imitación, 
sino una respuesta empática ante el conflicto interno del personaje como resultado de sus 
acciones, las cuales han llevado a tal individuo problemático hasta la situación narrada. 
Como decía en páginas anteriores, a partir del periplo vital representado en la ficción, el 
lector puede vislumbrar, además, quién no es, cómo no debería ser y en qué podría (tal 
vez) convertirse. Adquiere entonces un rol de testigo y, en parte, de juez ante la narración 
verosímil —aunque fantástica—, al margen de los efectos que pueda tener en él el consumo 
de ficción violenta, efectos para los que, como señalaba en páginas anteriores, todavía no 
hay una respuesta clara por parte de la bibliografía.

Pese a esta máscara a la que me he referido, entiendo el grimdark como una corriente 
continuista de la fantasía épica. Y es que su desarrollo depende de los mismos elementos 
cruciales que aquella: el héroe (aunque maltratado), el mundo (si bien sumamente violento, 
cruel y sangriento, a priori más realista) y el mito, del que se sirve para exacerbar la 
violencia que experimentamos en la realidad extratextual, y que dentro de la ficción alcanza 
nuevas cotas con la inclusión del elemento fantástico en busca, quizá, de superar nuestra 
desensibilización y despertar nuestras emociones. Sin embargo, la alteración que el grimdark 
provoca en los elementos principales del género permite tratar temas que, en su vertiente 
más clásica, quedan fuera de la narración; por ejemplo, el devenir del héroe luego de haber 
salvado el mundo o, lo que es lo mismo, las consecuencias que conlleva el uso de la violencia 
incluso cuando la intención es moralmente aceptable. Como se ha visto, la presencia de 
temas específicos es algo común en otras literaturas de la violencia; reflejo de ello es la 
narrativa del exilio y sus temas políticos, de crítica y denuncia social. Esta cercanía con 
otras literaturas se reduce aún más en la comparación entre grimdark y tremendismo, con 
el que mantiene un paralelismo estilístico: si en el tremendismo se mezclan la exacerbación 
del realismo y unas determinadas circunstancias históricas en pos de la denuncia social y 
política, en el grimdark se atisba una representación naturalista de la realidad fantástica cuyo 
valor estético depende de la desensibilización, y en el que, además, subyace la crítica no 
solo a nuestra sociedad, sino a nuestra propia naturaleza. En ambas corrientes la violencia 
sirve a un propósito, visible sobre la diferente condición de sus mundos ficcionales: en el 
tremendismo, representaciones miméticas de nuestra realidad; y en el grimdark, mundos 
diferentes basados en vínculos miméticos y verosímiles con la realidad extratextual.

De este modo, el grimdark abre una ventana hacia los límites del comportamiento 
humano en circunstancias extremas, que lo son todavía más por la inclusión del elemento 
fantástico. Esta corriente se muestra como una búsqueda de orden en medio del caos; como 
la necesidad de una luz invertida capaz de definir las sombras que la violencia arroja en 
nuestra condición de seres humanos. Así, como apuntaba previamente, podremos tomar 
consciencia de que no nos hemos desprendido de tales comportamientos pese a siglos de 



73

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

desarrollo cultural, tecnológico y social; de que nuestras obras de arte, nuestras canciones, 
nuestros poemas y, en fin, todo lo bello de que somos capaces puede contener también un 
ápice de violencia. Mediante este proceso, lo violento se emplea como un lenguaje universal 
capaz de infiltrarse en la obra narrativa hasta poseerla por completo, cuyo rastro se atisba en 
los elementos que la conforman como historia y ficción. Además del personaje y el espacio 
narrativos, parecen afectados por lo violento también otros aspectos, como el punto de 
vista, la perspectiva o el narrador, si bien resulta necesaria una reflexión más amplia en este 
sentido. Del mismo modo, el estudio del grimdark debería atender a su desarrollo narrativo 
y cronológico, especialmente en su habitual comparación con el género literario principal 
bajo el que se cobija.

Es cierto que, como el tremendismo, la fantasía épica grimdark corre el riesgo 
de convertirse en una moda literaria que, surgida en un contexto sociotemporal lleno de 
violencia y favorecida por las victorias del mercado, arroje obras basadas en el valor estético 
de lo sucio, sangriento y brutal al que asistimos con cierta trivialidad; que se convierta 
en un fenómeno de ventas por, como avanzaba en la introducción, suponer una mera 
representación violenta de la realidad. Sin embargo, y por todo lo anterior, considero 
que ese valor no puede hallarse sin más en la violencia, pues resulta necesaria, para ello, 
la reflexión que subyace a tal uso de lo brutal y lo grotesco. Que el grimdark, como el 
tremendismo, debe escapar del provincianismo y paletismo de lo obvio, porque cualquiera 
puede hallar violencia a simple vista en tanto que esta contamina cualquier aspecto de 
nuestra vida. El significado, entonces, se halla detrás de esa estética, en la interpretación 
y reflexión que pueda extraerse de ello, en la nueva mirada escondida tras lo que debería 
aterrorizarnos, pero ante lo que no queda más que una reacción sorda y desensibilizada. 
Porque, en definitiva, pese a su vínculo innegable con la fantasía épica y la participación en 
él del elemento fantástico, el grimdark se ocupa del sufrimiento humano: qué lo motiva, qué 
lo provoca y, dependiendo de la interpretación del lector, qué hacer para convivir con él. 

Obras citadas

Abercrombie, Joe. 2006. The Blade Itself. Londres: Gollancz.
Alchazidu, Athena. 2002. “Generación X: una modalidad finisecular del tremendismo”. 

Études romanes de Brno 32.1: 99-108. https://hdl.handle.net/11222.digilib/113023 
______. 2005. “Las raíces del tremendismo español”. Études romanes de Brno 35.1: 25-31. 

https://hdl.handle.net/11222.digilib/113233 
Arjona, Daniel. 2020. “Las 10 mejores novelas de fantasía adulta: sexo, violencia y drago-

nes”. El Confidencial. https://www.elconfidencial.com/cultura/2020-07-27/literatu-
ra-fantastica-novelas-libros_2652968/ 

Ashliman, D. L. 2005. “Origins of Inequality Motifs A1600-A1699”. En Garry, Jane, y 
El-Shamy, Hasan (eds.) Archetypes and Motifs in Folklore and Literature. Nueva York: 
M. E. Sharpe, 50-56.

https://hdl.handle.net/11222.digilib/113023
https://hdl.handle.net/11222.digilib/113233
https://www.elconfidencial.com/cultura/2020-07-27/literatura-fantastica-novelas-libros_2652968/
https://www.elconfidencial.com/cultura/2020-07-27/literatura-fantastica-novelas-libros_2652968/


74

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Bachner, Sally. 2011. The Prestige of Violence. American Fiction: 1962-2007. Athens: Uni-
versity of George Press.

Baker, Daniel. 2012. “Why We Need Dragons: The Progressive Potential of Fantasy”. Jour-
nal of the Fantastic in the Arts 23.3: 437-459. http://hdl.handle.net/10536/DRO/
DU:30054846

Blanco Ruiz, María Ángeles. 2014. “Implicaciones del uso de las redes sociales en el aumen-
to de la violencia de género en adolescentes”. Comunicación y Medios 30: 124-141.  

Blanco, Jana, de Caso, Ana María, y Navas, Gloria. 2012. “Violencia escolar: Ciberbulling 
en redes sociales”. International Journal of Development and Educational Psychology 
1.1: 717-724. http://hdl.handle.net/10662/2694 

Calvo García de Leonardo, Juan José, y Alcantud-Díaz, María. 2019. Escandalizar al inocente. 
Violencia y sexualidad en cuentos infantiles y de hadas. Valencia: Universitat de València.  

Canela Morales, Luis Alberto, y Ruiz Sosa, Francisco Gabriel. 2019. “Aspectos generales del 
conocimiento simbólico y diagramático. El caso de los diagramas de Venn”. Anda-
mios 16.41: 63-85. http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v16i41.715 

Capossere, Bill, y Rutter, Amanda. 2014. “Malazan Reread of the Fallen: On Hetan, The 
Barghast, and the Portrayal of Torture in Fantasy Fiction”. Reactor Magazine. https://
reactormag.com/malazan-reread-of-the-fallen-on-hetan-the-barghast-and-the-por-
trayal-of-torture-in-fantasy-fiction/  

Castellano, Viviana. 2022. The Grimdark, the Bad and the Ugly: Subversions, Boundaries and 
Marginalisation in G. R. R. Martin’s A Song of Ice and Fire. Tesis doctoral. Universi-
dad de Bedfordshire. https://uobrep.openrepository.com/handle/10547/625913

Castro Balbuena, Antonio. 2022. “El héroe crepuscular como arquetipo mítico en la fan-
tasía épica contemporánea. Geralt de Rivia, entre la luz y la oscuridad”.  ACTIO 
NOVA: Revista de Teoría de la Literatura y Literatura Comparada 6: 54-82. https://
doi.org/10.15366/actionova2022.6.003

______. 2023. “Hacia una definición multimodal de la fantasía épica contemporánea”. 
Signa 32: 309-334. https://doi.org/10.5944/signa.vol32.2023.32688

Cawelti, John G. 1976. Adventure, Mystery, and Romance. Formula Stories as Art and Popular 
Culture. Chicago y Londres: The University of Chicago Press.

Clute, John. 1999. “Dark Fantasy”. En Clute, John y Grant, John (eds.) The Encyclopedia 
of Fantasy. Londres: Orbit Books, 249.

Comellas, Mercedes. 2012. “De la muerte de la épica a la muerte de la historia: Literatura y 
violencia”. En Iglesias Rodríguez, Juan José (ed.) La violencia en la Historia. Análisis 
del pasado y perspectiva sobre el mundo actual. Huelva: Servicio de Publicaciones Uni-
versidad de Huelva, 213-274.

Cowan, Douglas E. 2019. Magic, Monsters, and Make-Believe Heroes. How Myth and Reli-
gion Shape Fantasy Culture. Oakland: University of California Press.

de Beauvoir, Simone. 1956. El marqués de Sade. Buenos Aires: Leviatán.
del Águila Gómez, José María. 2006. “Cela y Faulkner: Dos novelas de fascinación por la 

violencia”. Tonos Digital 11: 1-20. http://hdl.handle.net/10201/43016 

http://hdl.handle.net/10536/DRO/DU:30054846
http://hdl.handle.net/10536/DRO/DU:30054846
http://hdl.handle.net/10662/2694
http://dx.doi.org/10.29092/uacm.v16i41.715
https://reactormag.com/malazan-reread-of-the-fallen-on-hetan-the-barghast-and-the-portrayal-of-torture-in-fantasy-fiction/
https://reactormag.com/malazan-reread-of-the-fallen-on-hetan-the-barghast-and-the-portrayal-of-torture-in-fantasy-fiction/
https://reactormag.com/malazan-reread-of-the-fallen-on-hetan-the-barghast-and-the-portrayal-of-torture-in-fantasy-fiction/
https://uobrep.openrepository.com/handle/10547/625913
https://doi.org/10.15366/actionova2022.6.003
https://doi.org/10.15366/actionova2022.6.003
https://doi.org/10.5944/signa.vol32.2023.32688
http://hdl.handle.net/10201/43016


75

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Delgado, Paulette. 2019. “La teoría del aprendizaje social: ¿qué es y cómo surgió?”. Obser-
vatorio del Instituto para el Futuro de la Educación. https://observatorio.tec.mx/edu-
news/teoria-del-aprendizaje-social/ 

Digón Regueiro, Patricia. 2005. “Las ‘otras’ noticias y los telediarios españoles. Una 
propuesta de análisis”. Comunicar 25.2. https://dialnet.unirioja.es/servlet/
articulo?codigo=2927571 

Dowsett, Andre, y Jackson, Mervyn. 2019. “The effect of violence and competition within 
video games on aggression”. Computers in Human Behavior 99: 22-27. https://doi.
org/10.1016/j.chb.2019.05.002  

Ferrer, Olga P. 1956. “La literatura española tremendista y su nexo con el existencialismo”. 
Revista Hispánica Moderna 3/4: 297-303. https://www.jstor.org/stable/30202019 

Franco, Saúl. 1999. “La violencia en la sociedad actual”. Arch.Argent.Pediatr., 97.5: 330-336.
Galán Jiménez, Jaime Sebastián F., y Preciado Serrano, María de Lourdes. 2014. “Desen-

sibilización a la violencia. Una revisión teórica para la delimitación de un construc-
to”. Uaricha 11.25: 70-81. https://www.revistauaricha.umich.mx/ojs_uaricha/index.
php/urp/article/view/65 

Gerbner, George. 2005. “Explosión de violencia en los medios globales (Global Media Ma-
yhem)”. Global Media Journal Edición Iberoamericana 2.3: 1-4. 

González Cortés, María Teresa. 2002. “La violencia en los telediarios”. En Elósegui, M., 
González Cortés, M. T., y Gaudó, C. (eds.) El rostro de la violencia: más allá del dolor 
de las mujeres. Barcelona: Icaria Editorial, 13-60. 

Graça Martins, Eugénia. 2014. “Diagrama de Venn”. Revista de Ciência Elementar 2.1: 20. 
https://doi.org/10.24927/rce2014.020 

Hartmann, Tilo, Krakowiak, K. Maja, y Tsay-Vogel, Mina. 2019. “How Violent Video 
Games Communicate Violence: A Literature Review and Content Analysis of Moral 
Disengagement Factors”. Communication Monographs 81.3: 310-332. https://doi.or
g/10.1080/03637751.2014.922206 

Herd, Denise. 2009. “Changing Images of Violence in Rap Music Lyrics: 1979-1997”. Jour-
nal of Public Health Policy 30.4: 395-406. https://www.jstor.org/stable/40542235 

Igartua, Juan José. 2002. “Teorías sobre los efectos de la violencia en los medios: una revisión”. 
Cultura y Educación 14.1: 17-32. http://dx.doi.org/10.1174/113564002317348084 

Iglesias Rodríguez, Juan José. 2012. “Presentación”. En Iglesias Rodríguez, Juan José (ed.) 
La violencia en la Historia. Análisis del pasado y perspectiva sobre el mundo actual. 
Huelva: Servicio de Publicaciones Universidad de Huelva, 11-13. 

Jannidis, Fotis. 2009. “Character”. En Hühn, Peter, Pier, John, Schmid, Wolf, y Schönert, 
Jörg (eds.) Handbook of Narratology. Berlín y Nueva York: Walter de Gruyter, 14-29.

Jiménez, Mauro. 2020. “La novela existencialista, narrativa filosófica”. Tropelías: Revista 
de Teoría de la Literatura y Literatura Comparada número extraordinario 6: 50-61. 
https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.202064407 

Johnson, Bruce, y Cloonan, Martin. 2009. Dark Side of the Tune: Popular Music and Vio-
lence. Farnhan y Burlington: Ashgate.

https://observatorio.tec.mx/edu-news/teoria-del-aprendizaje-social/
https://observatorio.tec.mx/edu-news/teoria-del-aprendizaje-social/
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2927571
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=2927571
https://doi.org/10.1016/j.chb.2019.05.002
https://doi.org/10.1016/j.chb.2019.05.002
https://www.jstor.org/stable/30202019
https://www.revistauaricha.umich.mx/ojs_uaricha/index.php/urp/article/view/65
https://www.revistauaricha.umich.mx/ojs_uaricha/index.php/urp/article/view/65
https://doi.org/10.24927/rce2014.020
https://doi.org/10.1080/03637751.2014.922206
https://doi.org/10.1080/03637751.2014.922206
https://www.jstor.org/stable/40542235
http://dx.doi.org/10.1174/113564002317348084
https://doi.org/10.26754/ojs_tropelias/tropelias.202064407


76

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Johnson, Ryan. 2022. “Grimdark-ian Man: The Sublime and Grotesque in Warhammer 
40,000”. The Phoenix Papers 5.1: 158-173. https://doi.org/10.31235/osf.io/9yr6n  

Kaveney, Roz. 2012. “Dark Fantasy and Paranormal Romance”. En James, Edward, y 
Mendlesohn, Farah (eds.) The Cambridge Companion to Fantasy Literature. Cam-
bridge: Cambridge University Press, 214-223.

Lespada, Gustavo. 2015. “Violencia y literatura / Violencia en la literatura”. En Basile, Te-
resa (coord.) Literatura y violencia en la narrativa latinoamericana reciente. La Plata: 
Universidad Nacional de La Plata, 35-56.

López de Mántaras, Ramón. 2016. “La inteligencia artificial y las artes. Hacia una cre-
atividad computacional”, en Martínez Deaño, N. (ed.) El próximo paso. Una vida 
exponencial. Barcelona: Turner, 99-123.

Marías, Julián. 1953. El existencialismo en España. Bogotá: Ediciones Universidad Nacional 
de Colombia. 

Martín Ramírez, J. 2007. “Televisión y violencia”. Revista Latinoamericana de Psicología 
39.2: 327-349. 

Martin, George R. R. 2003[1996]. A Game of Thrones. Londres: Harper Voyager-Harper 
Collins Publishers.

Mediano Flores, Eugenio. 1959. “Literatura y moda. El ocaso del tremendismo”. El libro 
español: Revista Mensual del Instituto Nacional del Libro Español 2.19: 429-431. 

Molinares Hassan, Viridiana. 2013. “Violencia política en Latinoamérica: una descripción 
a partir de narraciones literarias”. Revista de Derecho 39: 222-266. https://rcientificas.
uninorte.edu.co/index.php/derecho/article/view/5357   

Morgan, Richard. 2008. The Steel Remains. Londres: Gollancz. 
Muñoz Alonso, Adolfo. 1953. “Filosofía y novela”. Monteagudo: Revista de Literatura Espa-

ñola, Hispanoamericana y Teoría de la Literatura 3: 4-8. https://dialnet.unirioja.es/
servlet/articulo?codigo=4187500 

Oleza, Joan. 2002[1976]. “Realismo y naturalismo: la novela como manifestación de la 
ideología burguesa”. Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.   https://www.cervantes-
virtual.com/nd/ark:/59851/bmc8p5z8 

Ortega, José. 1982. “Tendencias en la narrativa española de posguerra: del tremendismo al for-
malismo”. La Palabra y el Hombre 42: 19-26. http://hdl.handle.net/123456789/3448 

Palmer-Patel, Charul. 2020. The Shape of Fantasy. Investigating the Structure of American 
Heroic Epic Fantasy. Nueva York: Routledge.

Pardo Bazán, Emilia. 2024[1911]. La literatura francesa moderna. El Naturalismo. Barce-
lona: Linkgua-ediciones.

Persson, Anna Bark. 2022. “Notes Towards Gritty Fantasy Medievalism, Temporality, and 
Worldbuilding”. Fafnir 9.2: 69-81. https://journal.finfar.org/articles/notes-towar-
ds-gritty-fantasy-medievalism-temporality-and-worldbuilding/ 

Piatti-Farnell, Lorna. 2018. “Blood Flows Freely: The Horror of Classic Fairy Tales”. En Cor-
storphine, Kevin, y Kremmel, Laura R. (eds.) The Palgrave Handbook to Horror Literature. 
Cham: Palgrave Macmillan, 91-100. https://doi.org/10.1007/978-3-319-97406-4_7

https://doi.org/10.31235/osf.io/9yr6n
https://rcientificas.uninorte.edu.co/index.php/derecho/article/view/5357
https://rcientificas.uninorte.edu.co/index.php/derecho/article/view/5357
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4187500
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=4187500
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8p5z8
https://www.cervantesvirtual.com/nd/ark:/59851/bmc8p5z8
http://hdl.handle.net/123456789/3448
https://journal.finfar.org/articles/notes-towards-gritty-fantasy-medievalism-temporality-and-worldbuilding/
https://journal.finfar.org/articles/notes-towards-gritty-fantasy-medievalism-temporality-and-worldbuilding/
https://doi.org/10.1007/978-3-319-97406-4_7


77

ESTUDIOS FILOLÓGICOS

Plaza Moreno, Miguel. 2024. “Los antihéroes y el realismo casi macabro de Joe Abercrom-
bie”. Zenda: Autores, libros y compañía. https://www.zendalibros.com/los-antiheroes-
y-el-realismo-casi-macabro-de-joe-abercrombie/ 

Polack, Gillian. 2015. “Grim and Grimdark”. En Young, Helen (ed.) Fantasy and Science-
Fiction Medievalisms. From Isaac Asimov to Game of Thrones. Nueva York: Cambria 
Press, 77-96.

Posada Álvarez, Alexandra. 2001. “Apuntes sobre la violencia en los programas de tele-
visión”. Comunicar 17: 170-175. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=15801727 

Ramaswamy, Shoba. 2014. “Archetypes in fantasy fiction: A study of J. R. R. Tolkien and 
J. K. Rowling”. Language in India 14.1: 1-269.

Ramos Mendonça, Bruno. 2013. “Conocimiento simbólico y conocimiento gráfico en 
Venn”. En Esquisabel, Óscar M., y Sautter, Frank T. (eds.) Conocimiento simbólico y 
conocimiento gráfico. Historia y teoría. Buenos Aires: Centro de Estudios Filosóficos 
Eugenio Pucciarelli, 61-70.

Riekenberg, Michael. 2014. “La teoría de la violencia de Georges Bataille y la actual soci-
ología de la violencia”. Revista Pilquen 17.1: 1-11. http://www.redalyc.org/articulo.
oa?id=347532062001 

Rucavado, Mario. 2023. “La realidad y ‘la realidad’”. Revista Luthor 55: 17-25. https://
revistaluthor.com.ar/ojs/index.php/luthor/article/view/321 

Sapkowski, Andrzej. 2002 [1993]. El último deseo. La espada del destino. Barcelona: Círculo 
de Lectores.

Sartre, Jean-Paul. 2018[1945]. “El existencialismo es un humanismo”. Revista Santander 13: 
244-261. https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistasantander/article/view/8940 

Stableford, Brian. 2005. Historical Dictionary of Fantasy Literature. Oxford: The Scarecrow Press.
Šubrt, Michal. 2021. Grimdark Fantasy The Black Company as Revisionist Heroic Fantasy. 

Diploma thesis. Palacký University Olomouc. https://theses.cz/id/ctepp2/Grim-
dark_Fantasy_Black_Company_as_Revisionist_Heroic_Fant.pdf

Valles Calatrava, José Rafael. 2002. Diccionario de teoría de la narrativa. Granada: Editorial 
Alhulia.

______. 2008. Teoría de la narrativa. Una perspectiva sistemática. Madrid: Iberoamericana 
Vervuert. https://doi.org/10.31819/9783954871551

Vázquez Freire, Miguel. 2007. “Videojuegos: algo más que violencia”. Padres y maestros 308: 
8-12.

Vélez Correa, Roberto. 2005. El existencialismo en la ficción novelesca. Manizales: Editorial 
Universidad de Caldas. 

Volpi, Franco. 2005. El nihilismo. Madrid: Ediciones Siruela.
Wolf, Mark J. P. 2012. Building Imaginary Worlds. The Theory and History of Subcreation. 

Nueva York: Routledge.
Zavala, Lauro. 2014. “La representación de la violencia en el cine de ficción”. En Satarain, 

Mónica (comp.) Fundido encadenado. Reflexiones, ficciones, documental, bandas sono-
ras. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: Universidad de Buenos Aires, 85-102.

https://www.zendalibros.com/los-antiheroes-y-el-realismo-casi-macabro-de-joe-abercrombie/
https://www.zendalibros.com/los-antiheroes-y-el-realismo-casi-macabro-de-joe-abercrombie/
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=15801727
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=347532062001
http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=347532062001
https://revistaluthor.com.ar/ojs/index.php/luthor/article/view/321
https://revistaluthor.com.ar/ojs/index.php/luthor/article/view/321
https://revistas.uis.edu.co/index.php/revistasantander/article/view/8940
https://theses.cz/id/ctepp2/Grimdark_Fantasy_Black_Company_as_Revisionist_Heroic_Fant.pdf
https://theses.cz/id/ctepp2/Grimdark_Fantasy_Black_Company_as_Revisionist_Heroic_Fant.pdf
https://doi.org/10.31819/9783954871551


78

ESTUDIOS FILOLÓGICOS


