Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025
DOI: 10.4206/rev.austral.cienc.soc.2025.n48-09

Repensar el mundo

desde un mapudigma: La
construccion sociocultural
de la realidad desde el
mapuche kimiin’

Rethinking the world
from a Mapudigma:

The sociocultural
construction of reality
from the Mapuche Kimun
perspective

ExequieL ANTILAO-CARILAO™
Luis VIVERO ARRIAGADA™
GLoRIA CARRILLO VALLEJOS ™

*

Este trabajo tiene como origen la escritura del marco tedrico
una tesis doctoral de uno de los autores (Exequiel Antilao), en
la cual, al ver la posibilidad de ser publicado como un articulo,
fue acompafiado por el Dr. Luis Vivero, director de tesis y la Dra.
Gloria Carrillo, co-directora de tesis. También mencionamos que,
debido a las palabras en mapudungun utilizadas en este trabajo,
se ocupd el grafemario unificado, con el propdsito de armonizar
la escritura; sin embargo, se respeto el grafemario de escritura de
las y los autores citados de manera textual.

Fecha recepcion 04-08-2024
Fecha aceptacion 26-02-2025

Resumen

Existe una brecha epistemoldgica entre los
fundamentos teoricos de las disciplinas de
las ciencias sociales y los saberes de los
pueblos originarios, tanto en Chile como en
el continente latinoamericano. Desde una
perspectiva situada en wallmapu (territorio
mapuche), esta problematica queda manifiesta
en la intervencion profesional de las diferentes
disciplinas cientificas y en especifico del
trabajo social como primera profesion de
las ciencias sociales asentada en territorio
mapuche y que hoy comprende gran parte del
territorio chileno. Frente a esta problematica,
el objetivo del presente trabajo consiste en
articular la nocién mapuche de “mapu” y la
nocién cientifico-disciplinar de “sociedad” con
el propdsito de situarlo como un paradigma de
lo social, que en palabras de los(as) autores(as)
denominamos “mapudigma” A partir de este
objetivo utilizamos el mingako como enfoque
metodologico mapuche desde el cual se
fue articulando los planteamientos de cada
autor(a) en funcién de la revision de algunas
de las principales bibliografias de autorias
mapuche que han venido reflexionando
y dando luces del mapu como concepto
inacabado. Las conclusiones exponen también
los resultados que fundamentan la posibilidad
de repensar el mundo social contemporaneo
y su construccién sociocultural desde una
filosofia ancestral denominada mapuche

Hox

Universidad Catolica de Temuco, Correo electrénico, eantilao@
uct.cl ORCID https://orcid.org/0009-0004-5168-2483

Universidad Catélica de Temuco, Correo electronico, ivivero@uct.cl
ORCID https://orcid.org/0000-0002-6459-1386

**** Universidad Catolica de Temuco, Correo electronico, gearrillovallejos@
gmail.com ORCID https://orcid.org/0000-0001-8280-0359.

ARTIiCULO


mailto:eantilao%40uct.cl?subject=
mailto:eantilao%40uct.cl?subject=
mailto:https://orcid.org/0009-0004-5168-2483?subject=
mailto:ivivero%40uct.cl%20?subject=
https://orcid.org/0000-0002-6459-1386
mailto:gcarrillovallejos%40gmail.com?subject=
mailto:gcarrillovallejos%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8280-0359

N

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

kimdn en tanto propuesta politica y de justicia
epistémica.

Palabras clave: Mapu,
epistemologia occidental,
ciencias sociales.

mapudigma,
descolonizacion,

Abstract

There is an epistemological gap between
the theoretical foundations of social science
disciplines and the knowledge of native peoples,
both in Chile and in Latin America. From a
perspective located in wallmapu (Mapuche
territory), this problem is manifested in the
professional intervention of the different scientific
disciplines and specifically of Social Work as the
first profession of the social sciences settled in
Mapuche territory and which today comprises
a large part of the Chilean territory. Faced with
this problem, the objective of this paper is to
articulate the Mapuche notion of “mapu” and the
scientific-disciplinary notion of “society” in order
to situate it as a paradigm of the social, which in
the words of the authors we call “mapudigma”.
From this objective we used the mingako as
a mapuche methodological approach from
which we articulated the approaches of each
author based on the review of some of the main
bibliographies of mapuche authors who have
been reflecting and shedding light on mapu as
an unfinished concept. The conclusions also
expose the results that support the possibility
of rethinking the contemporary social world and
its sociocultural construction from an ancestral
philosophy called mapuche kimin as a political
proposal and epistemic justice.

Key words: Mapu, mapudigma, occidental
epistemology, decolonization, social sciences.

1. Elementos introductorios para abrir la
discusion

En este trabajo nos aventuramos en proponer
un nuevo concepto que nos permita desafiar
las brechas con relacién a las formas de
comprender y explicar la realidad social, desde
los paradigmas occidentales, respecto de
lo que, en este caso, seria otro paradigma,
fundamentado en el kimiin (sabiduria) del pueblo
mapuche. Nuestro postulado refiere a que, si
repensamos lo social desde el mapuche kimdn,
este saber ancestral necesariamente nos saca
de Occidente y nos permite identificar otros
paradigmas (no nuevo) que, por razones de
dominacién epistémica, desplegada por la
racionalidad colonialista occidental moderna,
han permanecido invisibilizados (Lepe-Carrion
2018; Quijano 2000). Sobre esto, apenas como un
elemento mas para su andlisis, mencionar que,

los pueblos conquistados y dominados fueron
situados en una posicion natural de inferioridad vy, en
consecuencia, también sus rasgos fenotipicos, asi como
sus descubrimientos mentales y culturales. De ese modo,
raza se convirtid en el primer criterio fundamental para
la distribucién de la poblacion mundial en los rangos,
lugares y roles en la estructura de poder de la nueva
sociedad (Quijano 2000: 203).

Sostenemos que esta invisibilizacion se genera
por un conocimiento puramente occidental
que piensa lo social desde una epistemologia
universal, la cual desvaloriza los saberes
territorialmente situados, siendo los principales,
la sabiduria de los pueblos originarios. Las
ciencias sociales se han construido bajo este
paradigma, en especifico para el caso del
Trabajo Social (Llanquinao 2024). Por tanto,
en un acto de rebeldia epistémica y practica
politica, asumimos la existencia ancestral de
una sabiduria mapuche que fundamenta la
nociéon de “mapu”.



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

Porconsiguiente, nos planteamos como objetivo,
articular la nocion mapuche de “mapu” vy la
nocion cientifico-disciplinar de “sociedad” con
el proposito de situarlo como un paradigma de
lo social, que en palabras de los(as) autores(as)
denominamos “mapudigma”. En consecuencia,
nos preguntamos ¢Cudles son los principios
fundamentales que permiten sustentar la nocién
de mapu como un paradigma de lo social? Y, por
tanto ¢Qué desafios se evidencian desde este
paradigma que aqui llamamos “mapudigma”
para la intervencion profesional en lo social?
Tras la revision bibliografica, concluimos que el
pueblo mapuche mediante el “mapu” expresan
diferentes formas de interpretar lo que podria
entenderse como realidad social. A esto le
hemos denominado “mapudigma”’.

En lo que respecta al campo de las ciencias
sociales y humanidades, esos lentes con los
que se describe, se explican y se comprende
el mundo; sus diversas problematicas y
contradicciones, se materializa, por un lado, en
la produccién y reproduccién de un relato que
responde de manera coherente a esos marcos
epistemoldgicos. Y, por otro lado, desde esa
construccién sociocultural de la realidad es la
que opera como fundamento, como cemento
politico-ideoldgico, de las intervenciones en el
campo de lo social, especialmente en acciones
hacia los sectores en condiciones de exclusion
y desigualdad. Es decir, tenemos, por un lado,
una matriz epistemoldgica occidental moderna
y colonialista de caracter hegemodnico, que
tiene una correspondencia en las formas de
intervenir social y culturalmente en las vidas,

' Aclaramos que este mapudigma es un neologismo (de la palabra
mapuche y paradigma) mapuche-castellano que, a nuestro
parecer, tiene sentido dentro de la academia en tanto que en
este espacio pretende instalarse y debatir con las epistemologias
occidentales; no obstante, fuera de la propia academia, no
necesariamente genera algun sentido para las personas mapuche.

principalmente de quienes se encuentran en
condiciones de desigualdad, marginalidad
y exclusion. En este ultimo ambito —el de la
intervencién— es donde nos parece necesario
poner en discusién y tension lo que proponemos
como “otro paradigma”, que emerge desde
los margenes impuestos por la hegemonia
del saber occidental moderno, euro-centrado
y colonialista (Quijano 2000; Suarez 2019;
Mercado-Catrifiir 2024).

Este trabajo busca reposicionar las nociones de
mapu para repensarlo como un paradigma social
del pueblo mapuche y analizar sus implicancias
en la intervencién social’. Realizamos un analisis
profundo que revele su caracter interlogico,
filosofico, cientifico y sapiencial. Tras el ejercicio
de lecturarealizada, consideramos que investigar
los significados del concepto “mapu” requiere
un esfuerzo interepistémico e intercultural,
tanto hermenéutico como critico, para abordar
los signos que lo configuran. También requiere
creatividad para no limitar su significado vy
enfrentar el desafio de conceptualizar su
polisemia. Esta polisemia no solo se encuentra
en la literatura existente, sino que también
se expresa en las nltramtun (conversaciones
orales) como una “energia que puja por abrirse
camino [como] persistencia testaruda de los
saberes ancestrales” (Meschini y Hermida
2017: 30), de ahi que la metodologia responde
al mingako como practica laboral mapuche que
permite la reflexion en clave colectiva.

2 Javier Corvalan (1994) desarrollé cuatro paradigmas de lo social (de
la integracion, de la competitividad, de la alienacién, del conflicto),
no obstante a las dificultades que hoy presenta pensar estos
paradigmas de lo social desde una perspectiva critica, descolonial
e intercultural, aceptaremos a modo introductorio la definicién que
realiza el autor, quien sefala “la nocién de paradigma [de lo social]
alude a la estructuracién de un lenguaje para referirse a un tipo
de realidad, y a una comunidad de practicantes respecto de una
forma de razonar” (1996: 12).

()



S

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Con esta apertura interepistémica, nos
acercamos al concepto mapu como
interpretacién vivencial para comprender su
significado ancestral y retomar su sentido
performativo de lo social que el pueblo mapuche
sostiene con fervor. Proponemos el mapudigma
como un neologismo critico que reconecta
en la academia, la relacion entre mapu y che.
Desde las ciencias sociales, y especificamente
el trabajo social de caracter anglo-aplicativo,
este concepto es interpelado por su propia
naturaleza (Rain y Mufioz 2017). El mapudigma
si bien lo limitamos al ambito académico, no
se reduce a una configuracion social ancestral,
inmovil o desconectada del presente, sino un
estar siendo en una zona de debate entre el ser
y el no ser. En esta contradiccién, los mapuche
renacemos como el “kintral de maqui®”
(Antilao 2024-a) y entramos a debatir en el
campo epistémico de las ciencias sociales,
teniendo como punto de partida la profesién
social mas antigua de Chile, el Trabajo Social
(Vivero 2015). Nos interesa hablar desde
esta disciplina, donde convergen formas de
conocimiento mayormente determinadas por
el saber occidental moderno, y se canalizan
acciones instrumentales y tecno burocraticas
(Guerra 2015), conocidas como intervencion
social (Carballeda 2008; Suarez 2019).

Por tanto, repensar el mundo desde un
mapudigma, es abrirnos a otras posibilidades
de ser, de estar y habitar. En este sentido,

3 El kintral es un lawen (planta medicinal) que no nace de la tierra,
sino de los arboles, pero el kintral que es considerado adecuado
es el que nace del maqui, ya que de este arbol bebe buena sabia
y por tanto adquiere su calidad de planta medicinal. Aqui es
utilizado como una metafora de nuestra actualidad como pueblo
despojado de nuestros territorios ancestrales.

desde los estudios actuales sobre interculturalidad queda
fuera de toda duda que no es posible seguir hablando por
los otros. Sin embargo, ciertas circunstancias actuales,
han puesto en una clara tensién dicho imperativo (Lepe-
Carrion 2018: 164).

Por ello, consideramos que este trabajo no es
solo una apuesta epistemoldgica, sino politica,
por cuanto viene a desafiar el establishment
intelectual hegemonico, y su dimensién
praxeoldgica en lo que algunos definen como
“intervencion en lo social” (Llanquinao 2001;
Carballeda 2008; Corvalan 1996; Suarez 2019).
Es, a nuestro juicio, el campo de la intervencion
en lo social, donde el paradigma dominante se
reproduce, en tanto espacio de construccién
sociocultural, y quienes intervienen cumplen un
rol de intelectuales organicos (Gramsci 2015;
Vivero 2022, 2023). Asi entonces, proponer
un mapudigma, en lo que se refiere a una
construccién sociocultural de la realidad desde
el mapuche kim(in, es un ejercicio que se enraiza
en una praxis subversiva y descolonizadora;
en tanto que confronta desde la sabiduria
mapuche las dinamicas del poder en el saber
contrahegemonico; puesto que se adentra en el
debate sobre lo social que cominmente ha sido
conceptualizado solo desde una epistemologia
occidental.

1.1. Un enfoque metodoldégico basado en el
mingako

La metodologia utilizada en esta investigacion
fue el mingako, una préactica cultural mapuche
de articulacién comunitaria que convoca a
personas idéneas para el desarrollo de un
trabajo especifico (Antilao, 2024-b; Antilao y
Bautista, 2025). ComuUnmente se practica para
el sembrado o cosecha de los cereales del
sustento familiar, asi como la realizacion de otros
tipos de trabajo que por su gran laboriosidad



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

requieren entramar fuerza mancomunada. Sobre
esta practica cultural, Nahuelcheo refiere: “En
mi comunidad, antes soliamos realizar mingako
para todo, desde siembras, cosechas, rukatun,
hasta el esquilado de ovejas” (2024: 194).

Toda esta labor comunitaria, Nahuelcheo lo
significa como un esfuerzo colectivo.

En funcién de esta actividad cultural, practicada
comunmente por uno de los autores del presente
articulo, este trabajo, fue iniciado de manera
individual, pero luego de haber planteado la idea
principal y de haber dimensionado el desafio
que significa la articulacion interepistémica, se
construyé desde la autoria colectiva.

Desde este enfoque colectivo de escritura, se
fueron revisando las principales bibliografias de
autorias mapuche que se posicionan politica y
culturalmente desde el mapuchekimiin eintentan
interpretar la realidad social contemporanea
desde las claves de esta sabiduria.

Se prestd principal atencidn a las descripciones
y reflexiones sobre aquellas intuiciones que
evocan el “mapu” como fundamento ontoldgico
de la interpretacion del mapuche mongen
fantepu mew (la vida mapuche del tiempo
presente), como relato homologable a lo que
en el conocimiento occidental significamos
como “realidad” o que las ciencias sociales,
especificamente el trabajo social, llama “lo
social”’. Estas revisiones se fueron articulando
con autorias de otras sabidurias como la
occidental y de los pueblos andinos, como es el
caso de las reflexiones de la investigadora Silvia
Rivera Cusicanqui.

1.2. Una aproximacion mapuche del concepto
“Mapu!!

Cuando planteamos la necesidad de visibilizar el
conocimiento construido desde la cosmovision
mapuche, y sus formas de relacionarse y habitar
el espacio cotidiano, el concepto mapu aparece
como algo esencial, de ahi la importancia
de conocer, desde el propio conocimiento
mapuche, como se entiende. Al respecto,
Nanculef dice que:

El mapu o la tierra viene a constituir la materia misma en la
filosofia mapuche, y desde que se instalé aqui denomino,
en su creatividad esencial ontoldgica, mapu no sélo al
suelo y al subsuelo, sino que a todo el planeta (Nanculef
2016: 23).

Por su parte, Melin, Mansilla y Royo, sefialan que:

La palabra MAPU tiene un sentido y significado
fundacional; es decir, constituye la expresion desde la
cual emerge o brota el CHE o la persona (Melin, Mansilla
y Royo 2019: 25).

Para Marileo, se entiende como:

La madre que da vida, protege y proyecta a sus hijos. No
se limita al suelo que se cultiva y que da sustento, sino
que es todo lo que en ese suelo habita y existe: arboles,
animales, insectos, aves, esteros, vertientes, volcanes,
piedras, montafia, mar, personas, espiritus, aire. Todos
ellos juntos forman el mapu (Marileo 2002: 37).

De igual modo, segun Loncon:

Tierra es la madre mapu fiuke “Madre Tierra” es dadora
de la vida, agua, alimentos y proteccion. Todos los que
habitamos en ella tenemos gen “duefio” y newen “fuerza”,
incluyendo al ser humano (Loncon 2023: 65).

Por otro lado, Llanquinao y Becerra sefialan que:

Este wall mapu o universo, al contrario de lo que se
concibe como absoluto e infinito, quizas funciona como
un sistema interconectado “a manera de mosaico”

(52



(2]

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

cerrado en el sentido de que el puente con la realidad
que representan los otros seres con los cuales convivimos
(kake mogen) es entregado por esa via de comunicacion
(el mapunzugun), interconectando sus lenguajes e
interacciones (Llanquinao y Becerra 2017: 11).

Por ultimo, Llaitul y Arrate plantean que:

El territorio no debe ser visto desde una concepcién
del positivismo, como lo hace la mirada occidental,
entendiendo la tierra en mediciones concretas, como
hectareas mas o hectareas menos, sino como un espacio
vital integral en el que estamos relacionados con los
demas elementos del entorno natural y espiritual, y donde
tienen gran relevancia la espiritualidad tanto de nuestros
antiguos, como de los ngen mapu, lo que en el fondo son
considerados vitales, ya que nos otorgan un arraigo con
nuestro pasado, con un territorio, con un linaje, con una
historia comun (Llaitul y Arrate 2012: 25).

Las diferentes aproximaciones conceptuales
a mapu hacen uso de metaforas, analogias
y otras figuras literarias como estrategias
explicativas para comprender su complejidad
y riqueza de significados. Estas estrategias no
buscan objetivar el concepto, sino mas bien
revitalizar sus significados vivos. Para el pueblo
mapuche, este ejercicio reflexivo se llama duam,
una accion vigilante hacia nuestras intuiciones y
experiencias cotidianas para hacer consciente y
problematizar lo que hemos naturalizado.

Influenciados por el positivismo, algunas
teorizaciones han reducido mapu a solo tierra
o territorio, separandola de nuestra identidad
como chengen, es decir, como incapaces de
reconocernos COmo personas conscientes
de nuestra topologia histérica y linglistica
(Nanculef 2016).

Asi, mapu se convierte en una palabra
polisémica que abarca no solo tierra o territorio,
sino un mundo de experiencias desde el que los
mapuche existimos en diversas dimensiones

sociales. Es crucial analizar criticamente, desde
una perspectiva anticolonial, como se entiende
y practica la intervencién social, que a menudo
se basa en el desconocimiento de estos
otros mundos, saberes y formas de relacién.
Esta intervencion puede ser percibida como
simbodlicamente opresiva, violenta y colonialista
(Carballeda 2008; Suarez 2019). Ya que, en el
caso mapuche, al separar al che del mapu,
todo el proceso interventivo se operativiza, sin
incorporar la problematica del despojo territorial.

Mapu es ese mundo que nos contiene en el
presente, permitiéndonos seguir existiendo.
Como decimos los mapuche, wifiochoyulein,
que significa estamos rebrotando o estamos
volviendo a brotar. Somos el choyiing (brote,
germinacioén) de ese mundo que nos acompara
como memoria social, sobre el cual nos
situamos y construimos nuestro futuro momento
a momento. Es nuestra epistemologia mapuche
desde donde nos seguimos poniendo de pie
pese a la violencia colonial. De hecho,

la palabra episteme significa eso: firmeza, estabilidad,
solidez; epi quiere decir sobre y steme viene de la raiz
sanscrita stha, que significa tenerse en pie, fijarse sobre
(Martinez 2014: 14).

Desde esta nueva definicion de mapu como
lo social en el pueblo mapuche, pensamos el
mapudigma, un modelo de complejas relaciones
que nos permite entender nuestra sociedad
actual a partir de experiencias histéricas y
politicas vividas. No se trata simplemente
de ver la sociedad mapuche a través de sus
caracteristicas ancestrales, ya que limitarnos
a un purismo cultural seria ignorar nuestra
identidad actual y dinamica. Nuestro mongen
(forma de vivir y habitar el mundo) no es estatico;
nos posicionamos en el presente, confrontando
la sociedad moderna desde nuestro pasado de



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

colonizacién violenta, que nos ha despojado
sistematicamente de nuestros territorios y
nos ha legado experiencias traumaticas, que
actian como la base de nuestras demandas
politicas, sociales, culturales y econdmicas
como pueblo. Mapu es ese paradigma desde
el que experimentamos el mundo en abiayala y
validamos nuestras vivencias como experiencias
de vida.

Considerando los elementos que hasta aqui
hemos puesto en discusién, resulta evidente que
estamos frente a una realidad sustantivamente
distinta respecto a los significados que la
racionalidad occidental y el modo de produccion
capitalista le asigna a la palabra mapu, en su
limitada interpretacion como sinénimo de tierra.
Y, por lo mismo, si esto lo llevamos al ambito del
disefio de politicas sociales y su expresion mas
concreta en lo que es la intervencion social,
la relacién que se genera con las personas
mapuche surge de una importante brecha
epistemoldgica.

N\ > =Ciil

J
i/
Q\\l SEN

Grafico 1. Fuente: elaboracion propia, 2025

1.3. Algunos principios mapuche desde
donde sustentamos el mapudigma

Llamar al mapu un paradigma de lo social, es
decir, un mapudigma, no es una idea casual,
sino un intento deliberado de liberarnos
del cautiverio epistémico y afirmar nuestra
autonomia. Salas (2005), en sus reflexiones
filosoficas, lo entendid como cosmos o tierra
originaria; aqui, lo reimaginamos como lo social
y lo significamos desde lo politico.

Los mapuche explicamos nuestro mundo social
y practicamos nuestras vivencias a través
de orientaciones pragmaticas transmitidas
oralmente (ver figura 1). Esta pragmatica
mapuche convierte al pdlli, el significado literal
de tierra, en su escenario principal, donde se
encuentra escrita el admapu, la “ley” de lo
social, como generosidad espléndida de la
vida mapuche. Por esta razén, consideramos
que pensar en el mapu como un paradigma
nos permite reimaginar la vida social, ya no
desde los patrones culturales e individuales del
capitalismo neoliberal, sino desde el ciclo de la
tierra.

El mapudigma es una manera de habitar el
espacio y el tiempo dentro del wallmapu, guiado
por diversas epistemologias. Las principales,
entre ellas son el Meli Witran Mapu (representado
por la cruz que divide el mapa en cuatro lugares
en la figura 1), el Puel (ubicado en el lado este
segun los puntos cardinales occidentales en
la figura), el Kuifi (correspondiente a la flecha
recta que va desde el lafken hacia el puel) y el
Wiroy (representado por dos flechas circulares
orientadas en sentido contrario a las agujas
del reloj en la figura). Estas epistemologias
conforman la naturaleza del Ad (regla, norma) a
través del cual el mapu se vuelve inteligible.

Ny



(e

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Para comprender de mejor manera lo que hemos
estado planteando, es necesario precisar que:

— Para los mapuche, es crucial mantenerse
orientados en el lugar que habitan. Meli witran
mapu significa meli (cuatro), witran (visita)
y mapu (mundo); es decir, los visitantes de
los cuatro lugares o mundos. Estos lugares
corresponden a los puntos cardinales del
wallmapu: Puelmapu (este), Pikunmapu (norte),
Lafkenmapu (oeste) y Willimapu (sur). El orden
sigue una légica que comienza en el Puelmapu,
donde se origina la vida, avanzando hacia el
Lafkenmapu sin perder de vista el Puel.

— Puel: Es el horizonte filoséfico de la vida
mapuche, sefialado como el este, lugar del
nacimiento del sol y origen del dia, actualmente
apuntando a las tierras de Argentina. Nanculef
(2016) explica que “la palabra ‘Pu-EI’ se refiere
a nuestra génesis desde el este, donde ‘pu’
significa ‘principio, origen, todo’ y ‘el’ significa
‘dejado’: ‘Pu-EI Mapu’, es decir, ‘donde
fuimos dejados’ (33). Las ruka (casas), eltun
(cementerios), ngillatuwe (lugares ceremoniales)
y rewe (“altar”), entre otras, estan orientados
hacia el Puel. Este Puel no es comparable
al norte en el conocimiento occidental. Es
nuestro principio y fin. Esta visidn proviene
del movimiento de la tierra, que, para los
mapuche, mantiene un eterno retorno al origen.

— Kuifi: Esta episteme se refiere a nuestro pasado
como una fuente de vida presente. Quintriqueo
etal. (2014) mencionan quelos kimche (personas
sabias mapuche) poseen conocimientos sobre
aspectos sociales y culturales de familias y
comunidades territoriales, que ellos llaman
kuifike dungu o memoria social. Aukanaw
sefiala que:

solo la sabiduria de los antiguos (kuifikeche)
es la llave que abre la puerta de este gran
cosmos hacia la verdadera libertad (s/f: 7).

— Para los mapuche, el mongen no implica un
avance lineal unidireccional como en la légica
occidental, sino un retorno constante al puel.
Paredes-Pinda (2018) escribe: “Creo que
finalmente uno sigue los mismos pasos de sus
ancestros, nada mas que eso” (180).

— Wirioy: Representa la episteme del giro
constante, una objecioén a la linealidad. A través
del wirioy, es posible retornar al puel y revisitar el
kuifi para reflexionar sobre nuestro presente. Los
kuifikeche regresan a nuestro tiempo a través de
los pewma (suefios premonitorios) y perrimon
(visiones), transmitiendo ngdlam (consejos),
kuifike ndtram  (conversaciones antiguas)
y kim(in, para enfrentar los desafios actuales.

A partir de estas orientaciones, se manifiesta
el admapu, un sistema filosofico cognoscible.
Loncon (2023) explica que el admapu es
un conocimiento espiritual-filoséfico que
accede a diversas dimensiones cognitivas
para comprender el mundo y la diversidad
de seres de la madre tierra. Desde Loncon, el
admapu conduce a la sabiduria, similar al logos
platonico, siendo el raciocinio que surge de
procesos Y sistematizacion de experiencias que
forman un cosmos experiencial desde donde
nos desarrollamos como chegen. El mapu no se
limita solo a la materia ni a lo finito, sino que
representa el universo mapuche en el extremo
sur del abiayala. Desde este mapudigma nos
parece necesario volver a la Machi Paredes-
Pinda quien describe sus vivencias como: “fruto
y pulchen del despojo” (2018: 176), del cual
como pueblos renacemos una y otra vez.

1.4. Configuraciones del mapudigma a partir
del we kuifi

El tiempo para el pueblo mapuche se comprende
a través del kuifi, que incluye conceptos como



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

kuifi mongen (vida antigua o pasada), kuifike
cheyem (personas del pasado) y kuifike nltram
(conversaciones antiguas), como se muestra
en la figura 1. El kuifi representa el pasado
mapuche y refleja la vida mapuche, influenciado
por encuentros y desencuentros culturales que
han provocado cambios significativos a lo largo
del tiempo. Proponemos situar el mapudigma
en el periodo conocido como we kuifi, marcado
por las reconfiguraciones sociales tras la
expropiaciéon de territorios ancestrales desde

1883 (Almonacid 2009; Melin et al. 2019;
Mariman 2012; Correa 2021, entre otros). La
colonizacién adquiere una expresion en clave
de colonialidad, entendida como un fendmeno
que de forma progresiva y despiadada ha ido
modificando las relaciones sociales desde
un enclave practico discursivo “configurando
formas materiales y simbdlicas de relacionarnos
entre nosotros, con nosotros mismos y con la
madre tierra” (Meschini y Hermida 2017: 28)
y, por consiguiente, ha pauteado el conflicto

Interculturalidad

Reivindicaciones
multiples

descolonizacién Poscolonialidad
Desapegos
sociopoliticos

[ Fantepu (presente)

Wingka
] kiman

Situacidén y relaciones
coloniales (1884-
1990)

Multiculturalismo

neoliberal (1990-
2019

Guerra de conquista del
ngllumapu (1860-1884)

[ We kuifi / ella kuifi (1884 en adelante) ]

Tukulpadungun

Nutram

parlamentos

‘ Periodo de los
1641-1810

(1810-1860

’ ‘ Estado Nacion

Guerra de Arauco
(1541-1641)

[ Newe kuifi em / miite kuifi ngelay (1541-1860 d.C. aprox.) ]

Piam
Mapudungun

Mapun
kimin

[

Independencia mapuche
(13.000—1514)

[ Rif kuifi em (13.000 a.C. a 1541 d.C.) ]

Emancipacion y ’

Gréafico 2. Fuente: elaboracion propia, 2025.



(=]

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Estado chilenoy pueblo mapuche en el ancestral
wallmapu, enmarcando asi la praxis de las
disciplinas cientificas y especificamente del
trabajo social en ese “horror colonial” (Meschini
y Hermida 2017).

El periodo conocido como we kuifi se puede
entender mediante una cronologia de hechos y
sucesos, marcados en fechas en el grafico 2.
Desde 1883 hasta 1929, la ley de radicacién y
reduccion de territorios en el ngulumapu integré
completamente al pueblo mapuche en el Estado
de Chile. Esta situacion perduré hasta 1990,
cuando el resurgimiento indigena en Abiayala
también incluy6 al pueblo mapuche. Durante
este tiempo, las fuerzas de resistencia del
pueblo estuvieron principalmente enfocadas en
el ambito juridico para la recuperacion territorial.
Sin embargo, al alejarnos del tiempo lineal como
Unica explicacion, podemos entender cémo la
tierra y la vida para los mapuche se configuran
a través de diversos momentos histéricos que
interactian con eventos recientes, creando
nuevos escenarios sociales, politicos y culturales
en el wallmapu. Este enfoque recupera el mapu
como un paradigma social, coexistiendo con el
paradigma occidental y siendo moldeado por
procesos histéricos, politicos y antropolégicos
que han transformado lo social desde la época
de la colonizacion. Ya no basta con teorizar sobre
“lo mapuche” desde una perspectiva occidental
centrada en el tiempo cronoldgico; es crucial
considerar un mapudigma que reconozca lo
social como un presente influenciado por las
heridas coloniales que aun impactan cuerpos,
vidas, proyectos y posibilidades hoy en dia,
formando la identidad del mapuche como sujeto
historico y politico.

Desde la perspectiva mapuche, se evidencia
el vacio causado por el predominio excesivo

de las ciencias sociales en las teorias sobre el
pueblo mapuche, las cuales no consideran los
saberes toponimicos del kimiin mapuche. El uso
exclusivo de las ciencias occidentales revela la
colonialidad del conocimiento al desintegrar
la matriz Mapu-Che del Meli Witran Mapu,
afectandola con elementos ajenos a la cultura
mapuche (Marileo 2002: 38). Garcia Puelpan,
refiere:

Desde el tribunal de la razén ilustrada eurocéntrica y
hegemonica, Occidente determina lo que es y no es
conocimiento; en dicha determinacion las epistemologias
de los pueblos originarios quedan excluidas vy
categorizadas como supersticion, mito, ignorancia o doxa
(2017: 117).

Las ciencias sociales occidentales tienen un
papel dominante en la matriz cultural, actuando
como un bisturi colonial que fractura nuestro
mapu con violencia (Antileo et al. 2015). Este
vacio ha desplazado nuestra relacién como che
con nuestro mapu, moviéndonos practicamente
desde el puel hacia el norte y alterando nuestra
orientacion cultural. Todo ahora esta orientado
hacia el norte en lugar del puel, reflejando
como la colonialidad del saber (Lander 2000)
se convierte en una herramienta efectiva de la
colonialidad del ser (Maldonado-Torres 2007).

El norte representa el horizonte filoséfico de la
vida occidental, marcado por una perspectiva
lineal, unidireccional y ascendente, promovida
por ideologias de civilizacidén, progreso,
desarrollo y modernizacion. Este enfoque no
sblo supera, sino que también obsoleta la
concepcién del mapu como nuestra naturaleza
ontolégica y epistemologica, que nos
proporciona identidad, cultura y espiritualidad,
y que sostiene nuestra existencia. Al adoptar
esta orientacion filosofica, nos vemos obligados
a integrarnos en el proyecto moderno surgido



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

con la llustracién, a pesar de las violentas
confrontaciones que ha tenido con los pueblos
originarios, denominadas por Panikkar (1982)
como “el sindrome colonial”.

Cuando el norte suplanta nuestro puel,
los principios fundamentales de nuestro
kiime mongen, como los del kime felen,
son reinterpretados segun los principios
occidentales. Desde la perspectiva urbana,
esto implica la sustitucién de la tierra por el
cemento y la redefinicion del rol del che como
obrero, empleada doméstica o residente de
rancherias. En el ambito rural mapuche, el norte
representa el principio de la productividad.
Nanculef describe el Pikum Mapu como el
lugar de los tiempos dificiles, donde el fuerte
viento y las tormentas traen desafios como
las heladas del willi karriif, que pueden dafar
los cultivos y afectar gravemente la economia.
El viento norte es crucial para el control de la
produccién agricola: en exceso o insuficiencia
puede comprometer las cosechas y llevar a la
pobreza, afectando tanto la salud como la vida
de los animales. El walung, el paso del pikun por
todo el wallmapu, trae consigo la abundancia y
la oportunidad de cosechar los alimentos que
nos brinda el mapu. Segun el piam Gen, desde
el Pikum Mapu se manifiesta el witranalwe, el
espiritu que ama la riqueza y los minerales,
fuente de numerosos tesoros.

Cuando el norte entra en contacto con los
principios econdémicos de los mapuche, se
entrelaza con la matriz de vida occidental
y el capitalismo aprovecha la fuerza laboral
mapuche para su propia reproduccion.
Segun Marilda lamamoto (1995), el capital se
reproduce no sélo como capital, sino a través de
nosotros al explotar nuestra capacidad laboral.
La extrema pobreza impuesta por el Estado

chileno occidental nos ha forzado a adoptar
practicas como la explotacion de humedales
para sobrevivir, lo cual contradice nuestros
principios ancestrales. Este ciclo de pobreza
se ve exacerbado por un mundo consumista
que despierta un conflicto interno profundo
entre nuestros valores tradicionales y la realidad
contemporanea. La explotacion irracional de los
recursos naturales, llamados dones de la tierra
por Shiva y Shiva (2020), nos aleja de nuestro
pasado kuifi y nuestra epistemologia del wirioy.

1.5. EIl
enraizado

mapudigma como pensamiento

;Como hemos pensado y problematizado,
desde aqui y ahora, el presente colonizado y su
superacion? Se pregunta la socidloga aymara
Silvia Rivera Cusicanqui (2010: 55), quien
ademas interpela nuestra capacidad de agencia
para no solo cuestionar las estructuras del
orden colonial, patriarcal y neoliberal existentes
en nuestras sociedades, sino también, en el
sentido de poder desmantelar los mecanismos
de negacion y jerarquizacion que a través de la
historia han orientado la construccion del saber
desde la academia.

Proponer y posicionar el mapudigma como
concepto y mas alla de éste, en tanto manera
de relacionarse, interpretar y comprender
la realidad social, contribuye de alguna
manera en la configuracién de un horizonte
descolonizador que aflora desde las grietas en
diversos territorios del sur global. Hablamos
de mapudigma en tanto categoria operacional,
que cobra sentido en el contexto académico,
interpelando la colonialidad del saber (Lander
2000) que ha negado otros modos de concebir
y explicar el mundo. La ciencia ha construido
estructuras jerarquicas en los modos de



N

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

comprender la realidad, esta es observada
e interpretada por el sujeto investigador por
lo general hombre/blanco/occidental, quien
fundamenta su conocimiento experto en el
“Otro” investigado, reducido a objeto/racializado
y fuente de informacién. Estas practicas de
negacion, sostienen estructuras de dominacion
construidas en base a la deshumanizacion
propia de la colonialidad del poder, hoy en dia,
cada vez mas posicionada en los contextos
académicos, en el Estado y sus politicas
publicas de intervencion.

El mapudigma en tanto ejercicio epistémico
y politico, viene a reorientar nuestra mirada
y a otorgar una cuota de justicia frente a la
injusticia epistémica que ha posicionado ciertos
paradigmas como Unicos y validos, y frente al
extractivismo que utiliza los conocimientos de
los pueblos indigenas como dato para validar
el conocimiento cientifico relegandolos a una
categoria inferior conceptualizada en “saber
inexperto”, “sentido comun”, “saber popular”,
etc. En este sentido nos parece relevante el
aporte que Silvia Rivera Cusicanqui ha hecho a
través de la nocion de ch’ixi* en cuanta categoria
epistémica trabajada para problematizar las
identidades mestizas en Bolivia. Esta categoria
encuentra su punto de partida en la nocién de
lo abigarrado conceptualizada por el sociélogo
mexicano René Zavaleta Mercado. Se trata de
una palabra aymara que, como sefiala la autora,

la nocién ch’ixi, como muchas otras (allqa, ayni) obedece
alaidea aymara de algo que es y no es a la vez, es decir, a
la l6gica del tercero incluido. Un color gris ch’ixi es blanco
y no es blanco a la vez, es blanco y también es negro, su
contrario (2010: 69).

4 La autora trabaja esta categoria en primera instancia en el libro
Chi’ixinakax utxiwa. Una reflexion sobre prédcticas y discursos
descolonizadores (2010) y que luego retomara en Un mundo ch’ixi
es posible. Ensayos desde un presente en crisis (2018).

Una nocidon que permite encontrar mas
elementos para la comprension de las realidades
latinoamericanas, mas alla del concepto de
hibridez desarrollado en su momento por Néstor
Garcia Canclini y otros tedricos del campo de
la cultura. Lo ch’ixi coloca su mirada en las
contradicciones no resueltas y los binarismos
en este sentido no permiten comprender
la realidad en su sentido praxioldgico. Lo
relacional y sus significaciones dan cuenta
de las heterogéneas maneras de expresarse
que tienen las identidades histéricamente
colonizadas y en constantes resistencias. En
este sentido, dos culturas que se encuentran no
se fusionan ni configuran una tercera posibilidad,
como se planted desde algunos enfoques del
hibridismo cultural, sino que en palabras de
Rivera Cusicanqui se yuxtaponen.

El mapudigma en nuestro caso al igual que
la nocién de ch’ixi, emerge del conocimiento
situado y posibilita nuevas herramientas para
comprender la complejidad de la realidad
social que, por lo general en el contexto de
los pueblos indigenas, ha sido esencializada,
instrumentalizada, funcionalizada y
subalternizada. El mapudigma nos permite
entrar en didlogo con la historia, con la memoria,
por esta razon planteamos que se trata de un
pensar enraizado, puesto que se fundamenta
en el mapuche kimin. Ambas nociones, lo ch’ixi
y el mapudigma emergen desde reflexiones
epistémicas que se proponen como desafiante
tarea romper con los binarismos antagénicos
promovidos por la ciencia social hegemonica.
Pueden ser entendidas ademas como una
practica pedagogica, configurada en una
memoria larga, un kuifi kimin (conocimiento
antiguo) en tanto conocimiento situado que
otorga el fundamento para el autoaprendizaje
y el accionar concreto de una memoria



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

corta®. Nuestra propuesta no se reduce solo
al ambito discursivo, sino que posiciona el
mapudigma como una manera otra de construir
la realidad, una practica activa y, por lo tanto,
descolonizadora (Rivera Cusicanqui 2010).

Este ejercicio politico epistémico, para pensar
de manera otra los procesos de intervencion
social, se configura entonces desde la practica
del hacer, en tanto propuesta situada en las
practicas cotidianas. Desde sus inicios en las
ciencias sociales ha primado el paradigma
positivista que instala como principio para
acercarse a la realidad social la neutralidad
y objetividad para tener el control de los
fendmenos que observamos. Estos paradigmas
limitan la comprensién de la realidad, ya que
como sabemos, la investigacion es un proceso
intersubjetivo. En este sentido, el mapudigma
nos interpela a dialogar con la memoria,
con nuestras biografias que, si bien portan
trayectorias particulares, se fundamentan en lo
colectivo. El pensamiento se concibe siempre
en movimiento, puesto que cuando hablamos
de memoria no nos situamos en una memoria
lejana, pasada, estatica, como comunmente
se suele entender, sino que pensamos en una
memoria habitada que permite que el pasado
pueda recrearse en el presente y proyectarse
en el futuro. Se trata, como sefalamos en
los apartados anteriores, de una concepcion
diferente del tiempo lineal occidental, donde
el kuifike dungu o memoria social (Quintriqueo
et al. 2014) se reconfigura a través de giros
permanentes (wifioy) no carentes de tensiones
y contradicciones.

5  Tomamos la nocién de memoria larga y memoria corta de Silvia
Rivera Cusicanqui quien, en su libro Oprimidos, pero no vencidos.
Luchas del campesinado aymara y qghechwa 1900-1980 (1984)
analiza como a través de la historia las temporalidades van
dialogando y fundamentando las luchas presentes.

Por consiguiente, la memoria es habitada en
nuestros lugares de enunciacion, y si hablamos
del mapudigma como otra manera de mirar y
comprender la realidad social, implica, por tanto,
otra manera de relacionarnos en el proceso de
construccién de conocimientos. El mapudigma
ademas de implicar un giro epistémico-politico,
implica también repensar la dimensién ética.
Consideramos desde nuestra propuesta que el
conocimiento no puede ser construido desde
la exterioridad, sino que implica un didlogo
intersubjetivo basado en el reconocimiento
de los mundos de vida diversos (humano vy
no humano). La ética intercultural en tanto
propuesta practica reconoce esas memorias
otras (largas y cortas) en cuantos saberes
situados y plurales y para entrar en dialogo
con estas requiere necesariamente Jabandonar
el discurso monoldégico de la racionalidad
instalado por la cultura cientificall (Salas 2005:
63). La ética intercultural, entonces en tanto ripi
(camino) abre nuevas posibilidades de relacion
y convivencia entre diversos(as) (Carrillo 2022,
2023). Nuestra propuesta del mapudigma es una
utopia concreta que, como nos insta Galeano,
sirve para avanzar. Podriamos decir que al igual
que el titulo del libro de Silvia Rivera Cusicanqui
Un mundo Ch’ixi es posible (2018), invitan a una
transformacién radical en la manera de pensar
y construir la realidad social a partir de otros
referentes epistémicos que nos permitan a la
vez poner en practica una ética intercultural en
tanto horizonte descolonizador.

Reflexiones finales

El mapudigma, como expresion de lo social en
el pueblo mapuche, no puede entenderse de
manera aislada, sino en constante interaccion
con otras cosmovisiones y paradigmas,

(o)



Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

especialmente la cultura occidental debido a
la globalizacién, pues es una manifestacion
compleja del pensamiento y la cosmovision
mapuche. Este enfoque territorialmente situado
nos obliga a examinar constantemente nuestra
identidad como pueblo colonizado y cémo
vivimos en nuestros entornos marcados por la
violencia, el racismo y la negaciéon desde los
tiempos de la colonizacion. Por tanto, no se
reduce a creencias fijas o la tierra como mera
materialidad; es un mundo experiencial de
relaciones sociales y naturales.

Tomando inspiracion de Mariategui, los
procesos de reivindicacién del pueblo
mapuche forman comunidades organicas

que generan sujetos politicos, adaptandose y
evolucionando en respuesta a circunstancias
histéricas y sociales contemporaneas. Aunque
la lengua castellana fue adoptada de manera
violenta, hoy la utilizamos para difundir nuestra
sabiduria y fortalecer nuestra identidad. Este
dinamismo y adaptabilidad son fundamentales
para el trabajo social y las ciencias sociales en
general, que deben considerar estos contextos
complejos al desplegar su accién profesional
con comunidades mapuche en su lucha por la
tierra.

En el pueblo mapuche, mapu representa
el universo desde el cual cada individuo se
comprende como parte de multiples relaciones
vivas. El “mapudigma” es una expresion del
conocimiento ancestral que invita al wingka
a aprender y habitar otras epistemologias, asi
como los mapuche conocemos la suya y llama
a los mapuche profesional a volver hacia el
mapu y a posicionarse desde este saber socio-
territorial tanto en la academia como en la vida
cotidiana. Es crucial entenderlo como una fuerza
que nos empodera (“agencia”) para construir

nuestra realidad, resistiendo las apropiaciones
culturales occidentales y enfrentando las
ideologias neoliberales que perpetian la
dominacién y explotacién de nuestro territorio.

El proverbio mapuche “kidu nginew kilelay
che, nadie esta al azar en el mundo” subraya
que todos tenemos un proposito definido, y
para el pueblo mapuche, este propdsito incluye
la recuperacion de los territorios ancestrales y
la restauracion de nuestro “mapuche mongen”
(modo de ser mapuche) para asi resarcir en parte
los estragos de la colonizacién y la desposesion.

Asi, las reivindicaciones territoriales actuales
no se limitan solo a la recuperacién de tierras,
sino también a una reapropiacién del lugar
desde donde retomar el kiime felen (el buen vivir
personal). La tierra es el punto de partida, para
la reconstruccion integral de nuestro mapu por
eso es vital la reivindicacién territorial, para tener
el control de esa materialidad basal y desde
ahi hacer frente a las dindmicas coloniales que
siguen marcando la pauta del llamado conflicto
perpetrado por el capitalismo neoliberal (Llaitul
y Arrate 2012; CAM 2022).

Nuestros dungun (hablas) provienen de las
onomatopeyas de la naturaleza, la sabiduria
de nuestro pueblo, desde la llegada de los
espanoles al wallmapu, de las violencias de la
colonizacién. Asi como la escritura ha sido una
posibilidad de reagenciar el propio castellano a
proposito de la imposicion de este idioma como
lengua hegemonica (Antilao 2023) la naturaleza
nos esta hablando por medio de lanantu (eclipse
solar), la muerte de los colihues, la sequia, la
erosion de los territorios, el cambio climatico
que agudizan la precariedad y la pobreza. De
estos dungun se puede repensar el presente y
retomar el kime mongen (buen vivir) y contribuir



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

desde premisas ancestrales al abordaje de
grandes problematicas sociales tanto local,
referido al reposicionamiento critico de los
apegos del capitalismo neoliberal, como global.

Ya finalizando, recuperar la perspectiva
ancestral del mapu como paradigma social
desde una vision critica y reflexiva sobre el papel
del kimiin como conocimiento en la sociedad
mapuche, permite repensar las profesiones
modernas desde una perspectiva mapuche,
especificamente el trabajo social que habiendo
nacido al alero de un Estado republicano fue
colocado en la trinchera de lo social, en ese
espacio fronterizo, o el borde como lo refiere
Tuhiwai (2016), donde dia a dia se explicitan
los mecanismos de la transformacién cuya
sentencia tacita descubre también a una teoria
critica que apostando por la emancipacion
de los(as) oprimidos(as), lo hace desde lentes
euro centristas (Pereyra y Paez 2017) que

mas que ejercer una praxis liberadora la
mantiene subyugada al capitalismo mediante
las instituciones, colocando nuestro quehacer
profesional en los rieles de la dominacion.

Reposicionar nuestros propios lugares de
enunciacion en el campo del conocimiento que
se construye desde la academia tiene que ver
con un acto reivindicativo y a la vez subversivo,
como sefialamos al inicio de este articulo.
Por esta razon, consideramos que nuestra
propuesta es pertinente, ya que el mapudigma
aparece aqui como un pensar enraizado que
viene a articular las memorias largas y cortas,
el kuifi kimdn y el tiempo presente para tejer el
futuro. El horizonte descolonizador implica no
solo pensar en términos epistémicos y politicos,
sino también una dimension ética, donde la
ética intercultural, en cuanto praxis, se presenta
como posibilidad de transformaciéon de la
realidad social.

Bibliografia

Almonacid, F. 2009. El problema de la propiedad de la tierra en
el sur de Chile (1850-1930). Historia (Santiago), 42(1), 5-56.

Antilao, E. 2023. “De la ‘castellanizacion’ al ‘agenciar’ del
castellano: Un ejercicio reflexivo desde la propia experiencia
mapuche”. En Zuchel, L. Albertsen, T. y Salas, R. (Eds.)
Interculturalidad y reconocimiento. Revitalizacion del conocimiento
indigena en la pedagogia intercultural: ensefianza, practica y
lengua. Ariadna Ediciones. 105-133.

. 2024-a. Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales
mapuche wallmapu mu. El grito de trabajadoras y trabajadores
sociales mapuche desde nuestro mundo-territorio. Ediciones UC
Temuco.

. 2024-b. Critica a la epistemologia y metodologia
occidental en el trabajo social en contextos interculturales.
Anuario de posgrado NO 1. Universidad Catdlica de Temuco.

Antilao, E. y Bautista, L. El mingako y la milpa como
metodologias de investigacion para el trabajo social y la gestion
intercultural. Revista lzquierdas. (54): 1-19.

Antileo, E. Carcamo-Huechante, L. Calfio, M. y Huinca-Puitrin,
H. 2015. Violencias coloniales en Wajmapu. Awlikan ka kuxankan

zugu Wajmapu mew. Santiago, Ediciones Comunidad de Historia
Mapuche, Centro de Estudios e Investigaciones Mapuche.

Aukanaw. s/f. La Ciencia Secreta de los Mapuche.

Becerra, R., y Llanquinao, G. 2017. Mapun kim(in: Relaciones
mapunche entre persona, tiempo y espacio. Santiago: Ocholibros.

CAM. 2022. Chem ka rakiduam. Pensamiento y accion de la
CAM.

Carballeda, A. 2008. Los cuerpos fragmentados. La
intervencion en lo social en los escenarios de la exclusion y el
desencanto. Buenos Aires. Editorial Paidds.

Carrillo, G. 2023. “La comunicacién un campo en disputa.
Reflexiones acerca del trabajo docto-ral en el ambito de los
estudios interculturales”. En Zuchel, L. Albertsen, T.; y Salas,
R. (Eds.) Interculturalidad y reconocimiento. Revitaliza-cion del
conocimiento indigena en la pedagogia intercultural: enserianza,
practica y lengua. Ariadna Ediciones. 105-133.

. 2022. Practicas y procesos de co-municacion(es)
mapuche. La experiencia de la Escuela de Cine y Comunicacion
Mapuche del Ayja Rewe Budi. Tesis doctoral en Estudios
Interculturales, Universidad Catdlica de Temuco. 467p.

o1



(2]

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Catriquir, D. 2007. “Mapunzugun: una contribucion al
reposicionamiento de la denominacién de la lengua de la sociedad
mapunche”. En Duran, T. Catriquir, D., y Hernandez, A. (Eds.)
Patrimonio cultural mapunche. Derechos Linglisticos y Patrimonio
Cultural Mapunche. Volumen |.

Correa, M. (2021). La Historia del Despojo. El origen de la
propiedad particular en el territorio mapuche. Santiago. Edicién
Pehuén.

Corvalan, J. 1996. Los paradigmas de lo social y las
concepciones de intervencion en la sociedad. Santiago: CIDE.

Garcia-Puelpan, M. 2017. “Colonialidad y episte-mologias:
el impacto de los modos coloniales en la invisibilizacion de los
conocimientos indigenas”. Revista Anales, 215 Universidad de
Chile; Séptima Serie, N°13. 115-132.

Gramsci, A. 2015. Antologia. Ciudad de México. Editorial
Siglo XXI.

Guerra, Y. 2015. Trabajo social: Fundamento 'y
contemporaneidad. Editorial Colegio de Trabajadores Sociales de
la Provincia de Buenos Aires.

lamamoto, M. 1995. Servicio social y division del trabajo: Un
analisis critico de sus fundamentos. Sao Paulo. Cortez editora

Lander, E. 2000. “Ciencias sociales: saberes coloniales
y saberes eurocéntricos”. En Lander, Edgardo (Coord.). La
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 152p.

Lepe-Carrién, P. 2018. “Invencion del sujeto intercultural: pensar
«lo colonial» desde los umbrales de inteligibilidad del terror”. Tabula
Rasa, (29): 157-180. Doi: https://doi.org/10.25058/20112742.n29.08

Loncon, E. 2023. Azmapu. Aportes de la filosofia mapuche
para el cuidado del lof y la madre tierra.Santiago. Ariel

Llaitul, H. y Arrate, J. 2012. Weichan. Conversaciones con un
weychafe en la prision politica. Ceibo.

Llanquinao, G., y Becerra, R. 2017. Mapun Kimun: relaciones
mapunche entre persona, tiempo y espacio. Temuco: Ocholibro.

Llanquinao, H. 2001. “La interculturalidad en el trabajo social”.
Temuco. Ediciones UFRO.

. 2024. “Por la educacion nos cambiaron la mirada de
las cosas, entonces por la educacion también nosotros podemos
regresar a nuestra mirada originaria”. En Antilao, E. (Comp.) Wirrar
pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu.
Ediciones UC Temuco.

Maldonado-Torres, N. 2007. “Sobre la colonialidad del
ser: contribuciones al desarrollo de un concepto”. En Santiago
Castro-Gomez y Ramoén Grosfoguel (Comps.). El giro decolonial.
Reflexiones para una diversidad epistémica mdas alla del
capitalismo global. Bogota, Universidad Javeriana-Instituto
Pensar, Universidad Centraliesco, Siglo del Hombre Editores.
127-167.

Mamani, A. 2021. “Una aproximacion a modelos de
gobernanza en los pueblos andinos y la construccién de acuerdos
basados en el con-cepto del Taypi en la cultura Aymara”. En
Aglero y otros. Kiime Mongen, Suma Qamaria, Mo Ora Riva Riva.
Ensayos y propuestas para una constitucion plurinacional.

Marileo, A. 2002. “Mundo mapuche”. En Actas del primer
congreso internacional de historia mapuche.

Mariman, J. 2012. Autodeterminacion: Ideas politicas
mapuche en el albor del siglo XXI. Santiago. LOM ediciones.

Martinez, M. 2014. Epistemologia de las ciencias humanas en
el contexto iberoamericano. En Epistemologia y ciencias sociales:
ensayos latinoamericanos. Santiago: LOM. 13-38.

Melgar, R. y Pasada, M. 2018. José Carlos Mariategui:
Originales e Inéditos, 1928. Santiago. Ariadna ediciones.

Melin, M. Mansilla, P., y Royo, M. 2019. Cartografia Cultural
del Wallmapu. Elementos para descolonizar el mapa en el territorio
mapuche. Lom Ediciones.

Mercado-Catrifiir, X. 2024. “Violencias intracomunitarias y
desarmonizacién social como modos de control social: democracia
tutelada y sus efectos en mujeres e infancias indigenas”. Politica.
Revista De Ciencia Politica.

Meschini, P, y Hermida, M. 2017. Trabajo Social y
descolonialidad. Epistemologias insurgentes para la intervencion
en lo social. Mar del Plata, Argentina: EU-DEM.

Millalén, J. 2019. “Pu Mapuche: Kimln, arqueologia ka
etnohistoria petu fi akunun kake tripa mollfufiche. Sociedad
mapuche prehispanica: kimln, arqueologia y etnohistoria”. En
jAllkitunge, wingkal ika kifiechi! Ensayos sobre historias mapuche.
Temuco. Ediciones Comunidad de Historia Mapuche.

Nahuelcheo, Y. 2024. “La pufefielchefe predijo mi destino y
mi contribucién a la comunidad”. En Antilao, E. (Comp.) Wirrar
pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu.
Ediciones UC Temuco.

Nanculef, J. 2016. Tayifi Mapuche Kimiin. Santiago. Editorial
universitaria.

Panikkar, R. 1982. “;Es occidental el concepto de derechos
humanos?” Diégenes 120: 85-116.

Paredes-Pinda, A. 2013. Epu rume zugu rakizuam: Desgarro
y florecimiento. La poesia Mapuche entre lenguas. Tesis Doctoral.
Universidad Austral de Chile.

. 2018. “La pluma del picaflor del agua”. En Garcia-
Mingo, E. (Ed.) Zomo newen. Relatos de vida de mujeres mapuche
en su lucha por los derechos indigenas. 175-204.

Pereyra, E. y Paez, R. 2017. “El trabajo Social y los desafios
de una praxis anticolonial”. Trabajo social y decolonialidad.
Epistemologias insurgentes para la investigacion en lo social, 201-
225.

Quijano, Anibal. Julio de 2000. “Colonialidad del poder,
eurocentrismo y América Latina”. En La colonialidad del saber:
eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas.
Edgardo Lander (comp.) CLACSO, Consejo Latinoamericano de
Ciencias Sociales, Buenos Aires, Argentina. 201-246.

Quintriqueo, S. Quilaqueo, D., y Torres, H. out./dez. 2014.
“Contribucion para la ensefianza de las ciencias naturales: saber
mapuche y escolar”. Educ. Pesqui., Sao Paulo, 40 (4): 965-982.

Rain, A., y Mufoz, G. 2017. “Epistemologia mapuche e
intervencion comunitaria: aportes a la justicia cognitiva desde el
trabajo social”. En Trabajo social y descolionalidad. Epistemologias



Repensar el mundo desde un mapudigma: La construccion sociocultural de la realidad desde el mapuche kimin

insurgentes para la intervencion en lo social. Mar del Plata:
EUDEM, 322-348.

Rivera Cusicanqui, S. 2018. Un mundo ch’ixi es posible.
Ensayos desde un presente en crisis. Buenos Aires: Ed.Tinta
Limon, 176p.

. 2010. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexion sobre practicas
y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Ed. Tinta Limén, 80p.

. 1984. Oprimidos, pero no vencidos. Luchas del
campesinado aymara y ghechwa 1900-1980. La Paz: La mirada
salva-je.

Salas, R. 2005. Etica intercultural: (Re) Lecturas del
pensamiento latinoamericano. Santiago: UCSH.

Shiva, V., y Shiva, K. 2020. Unidad versus el 1%. Rompiendo
ilusiones, sembrando libertad. Lom Ediciones.

Suarez, P. 2019. Intervencién social.
decolonizador y radical. Editorial Espacio

Ensayo critico

Tuhiwai, L. 2016. A descolonizar las metodologias:
investigacion y pueblos indigenas. Santiago, Chile: Lom ediciones.

Vivero, L. 2016. “El trabajo social en la era neoliberal. Desafios
para una neo-reconceptualizacién”. En Vidal, p. (Cord.), Trabajo
social en Chile. Un siglo de trayectoria. 175-196. Valparaiso.
Editorial Ril.

. 2022. “El reposicionamiento del sujeto histérico
popular. Una interpelacién al Trabajo Social”’. En Luis Vivero
Arriagada, El Trabajo Social frente a las actuales crisis socio-
politicas. Debates para un nuevo proyecto disciplinario. 19-42.
Valparaiso. Editorial Ril/Ediciones Universidad Catodlica de Temuco.

. 2023. “Antonio Gramsci: Conceptos fundamentales
para una practica socio-politica del Trabajo Social”. En Luis
Vivero Arriagada, Gramsci y la filosofia de la praxis. Aportes para
un proyecto ético politico del trabajo social. 13-96. Buenos Aires.
Editorial CLACSO/Ediciones Universidad Catdlica de Temuco.

Ny






