
161

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

Fecha recepción 04-08-2024
Fecha aceptación 26-02-2025 ARTÍCULO

*	 Este trabajo tiene como origen la escritura del marco teórico 
una tesis doctoral de uno de los autores (Exequiel Antilao), en 
la cual, al ver la posibilidad de ser publicado como un artículo, 
fue acompañado por el Dr. Luis Vivero, director de tesis y la Dra. 
Gloria Carrillo, co-directora de tesis. También mencionamos que, 
debido a las palabras en mapudungun utilizadas en este trabajo, 
se ocupó el grafemario unificado, con el propósito de armonizar 
la escritura; sin embargo, se respetó el grafemario de escritura de 
las y los autores citados de manera textual.

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025
DOI: 10.4206/rev.austral.cienc.soc.2025.n48-09

Repensar el mundo 
desde un mapudigma: La 
construcción sociocultural 
de la realidad desde el 
mapuche kimün*

Rethinking the world 
from a Mapudigma: 
The sociocultural 
construction of reality 
from the Mapuche Kimün 
perspective

Exequiel Antilao-Carilao**

Luis Vivero Arriagada***

Gloria Carrillo Vallejos****

Resumen

Existe una brecha epistemológica entre los 
fundamentos teóricos de las disciplinas de 
las ciencias sociales y los saberes de los 
pueblos originarios, tanto en Chile como en 
el continente latinoamericano. Desde una 
perspectiva situada en wallmapu (territorio 
mapuche), esta problemática queda manifiesta 
en la intervención profesional de las diferentes 
disciplinas científicas y en específico del 
trabajo social como primera profesión de 
las ciencias sociales asentada en territorio 
mapuche y que hoy comprende gran parte del 
territorio chileno. Frente a esta problemática, 
el objetivo del presente trabajo consiste en 
articular la noción mapuche de “mapu” y la 
noción científico-disciplinar de “sociedad” con 
el propósito de situarlo como un paradigma de 
lo social, que en palabras de los(as) autores(as) 
denominamos “mapudigma” A partir de este 
objetivo utilizamos el mingako como enfoque 
metodológico mapuche desde el cual se 
fue articulando los planteamientos de cada 
autor(a) en función de la revisión de algunas 
de las principales bibliografías de autorías 
mapuche que han venido reflexionando 
y dando luces del mapu como concepto 
inacabado. Las conclusiones exponen también 
los resultados que fundamentan la posibilidad 
de repensar el mundo social contemporáneo 
y su construcción sociocultural desde una 
filosofía ancestral denominada mapuche 

**	 Universidad Católica de Temuco, Correo electrónico, eantilao@
uct.cl ORCID https://orcid.org/0009-0004-5168-2483

***	 Universidad Católica de Temuco, Correo electrónico, ivivero@uct.cl  
ORCID https://orcid.org/0000-0002-6459-1386

****	 Universidad Católica de Temuco, Correo electrónico, gcarrillovallejos@
gmail.com ORCID https://orcid.org/0000-0001-8280-0359.

mailto:eantilao%40uct.cl?subject=
mailto:eantilao%40uct.cl?subject=
mailto:https://orcid.org/0009-0004-5168-2483?subject=
mailto:ivivero%40uct.cl%20?subject=
https://orcid.org/0000-0002-6459-1386
mailto:gcarrillovallejos%40gmail.com?subject=
mailto:gcarrillovallejos%40gmail.com?subject=
https://orcid.org/0000-0001-8280-0359


162

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

kimün en tanto propuesta política y de justicia 
epistémica.

Palabras clave: Mapu, mapudigma, 
epistemología occidental, descolonización, 
ciencias sociales.

Abstract

There is an epistemological gap between 
the theoretical foundations of social science 
disciplines and the knowledge of native peoples, 
both in Chile and in Latin America. From a 
perspective located in wallmapu (Mapuche 
territory), this problem is manifested in the 
professional intervention of the different scientific 
disciplines and specifically of Social Work as the 
first profession of the social sciences settled in 
Mapuche territory and which today comprises 
a large part of the Chilean territory. Faced with 
this problem, the objective of this paper is to 
articulate the Mapuche notion of “mapu” and the 
scientific-disciplinary notion of “society” in order 
to situate it as a paradigm of the social, which in 
the words of the authors we call “mapudigma”. 
From this objective we used the mingako as 
a mapuche methodological approach from 
which we articulated the approaches of each 
author based on the review of some of the main 
bibliographies of mapuche authors who have 
been reflecting and shedding light on mapu as 
an unfinished concept. The conclusions also 
expose the results that support the possibility 
of rethinking the contemporary social world and 
its sociocultural construction from an ancestral 
philosophy called mapuche kimün as a political 
proposal and epistemic justice.

Key words: Mapu, mapudigma, occidental 
epistemology, decolonization, social sciences.

1. Elementos introductorios para abrir la 
discusión

En este trabajo nos aventuramos en proponer 
un nuevo concepto que nos permita desafiar 
las brechas con relación a las formas de 
comprender y explicar la realidad social, desde 
los paradigmas occidentales, respecto de 
lo que, en este caso, sería otro paradigma, 
fundamentado en el kimün (sabiduría) del pueblo 
mapuche. Nuestro postulado refiere a que, si 
repensamos lo social desde el mapuche kimün, 
este saber ancestral necesariamente nos saca 
de Occidente y nos permite identificar otros 
paradigmas (no nuevo) que, por razones de 
dominación epistémica, desplegada por la 
racionalidad colonialista occidental moderna, 
han permanecido invisibilizados (Lepe-Carrión 
2018; Quijano 2000). Sobre esto, apenas como un  
elemento más para su análisis, mencionar que, 

los pueblos conquistados y dominados fueron 
situados en una posición natural de inferioridad y, en 
consecuencia, también sus rasgos fenotípicos, así como 
sus descubrimientos mentales y culturales. De ese modo, 
raza se convirtió en el primer criterio fundamental para 
la distribución de la población mundial en los rangos, 
lugares y roles en la estructura de poder de la nueva 
sociedad (Quijano 2000: 203).

Sostenemos que esta invisibilización se genera 
por un conocimiento puramente occidental 
que piensa lo social desde una epistemología 
universal, la cual desvaloriza los saberes 
territorialmente situados, siendo los principales, 
la sabiduría de los pueblos originarios. Las 
ciencias sociales se han construido bajo este 
paradigma, en específico para el caso del 
Trabajo Social (Llanquinao 2024). Por tanto, 
en un acto de rebeldía epistémica y práctica 
política, asumimos la existencia ancestral de 
una sabiduría mapuche que fundamenta la 
noción de “mapu”. 



163

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

Por consiguiente, nos planteamos como objetivo, 
articular la noción mapuche de “mapu” y la 
noción científico-disciplinar de “sociedad” con 
el propósito de situarlo como un paradigma de 
lo social, que en palabras de los(as) autores(as) 
denominamos “mapudigma”. En consecuencia, 
nos preguntamos ¿Cuáles son los principios 
fundamentales que permiten sustentar la noción 
de mapu como un paradigma de lo social? Y, por 
tanto ¿Qué desafíos se evidencian desde este 
paradigma que aquí llamamos “mapudigma” 
para la intervención profesional en lo social? 
Tras la revisión bibliográfica, concluimos que el 
pueblo mapuche mediante el “mapu” expresan 
diferentes formas de interpretar lo que podría 
entenderse como realidad social. A esto le 
hemos denominado “mapudigma”1.

En lo que respecta al campo de las ciencias 
sociales y humanidades, esos lentes con los 
que se describe, se explican y se comprende 
el mundo; sus diversas problemáticas y 
contradicciones, se materializa, por un lado, en 
la producción y reproducción de un relato que 
responde de manera coherente a esos marcos 
epistemológicos. Y, por otro lado, desde esa 
construcción sociocultural de la realidad es la 
que opera como fundamento, como cemento 
político-ideológico, de las intervenciones en el 
campo de lo social, especialmente en acciones 
hacia los sectores en condiciones de exclusión 
y desigualdad. Es decir, tenemos, por un lado, 
una matriz epistemológica occidental moderna 
y colonialista de carácter hegemónico, que 
tiene una correspondencia en las formas de 
intervenir social y culturalmente en las vidas, 
1	 Aclaramos que este mapudigma es un neologismo (de la palabra 

mapuche y paradigma) mapuche-castellano que, a nuestro 
parecer, tiene sentido dentro de la academia en tanto que en 
este espacio pretende instalarse y debatir con las epistemologías 
occidentales; no obstante, fuera de la propia academia, no 
necesariamente genera algún sentido para las personas mapuche.

principalmente de quienes se encuentran en 
condiciones de desigualdad, marginalidad 
y exclusión. En este último ámbito –el de la 
intervención– es donde nos parece necesario 
poner en discusión y tensión lo que proponemos 
como “otro paradigma”, que emerge desde 
los márgenes impuestos por la hegemonía 
del saber occidental moderno, euro-centrado 
y colonialista (Quijano 2000; Suárez 2019; 
Mercado-Catriñir 2024).

Este trabajo busca reposicionar las nociones de 
mapu para repensarlo como un paradigma social 
del pueblo mapuche y analizar sus implicancias 
en la intervención social2. Realizamos un análisis 
profundo que revele su carácter interlógico, 
filosófico, científico y sapiencial. Tras el ejercicio 
de lectura realizada, consideramos que investigar 
los significados del concepto “mapu” requiere 
un esfuerzo interepistémico e intercultural, 
tanto hermenéutico como crítico, para abordar 
los signos que lo configuran. También requiere 
creatividad para no limitar su significado y 
enfrentar el desafío de conceptualizar su 
polisemia. Esta polisemia no solo se encuentra 
en la literatura existente, sino que también 
se expresa en las nütramtun (conversaciones 
orales) como una “energía que puja por abrirse 
camino [como] persistencia testaruda de los 
saberes ancestrales” (Meschini y Hermida 
2017: 30), de ahí que la metodología responde 
al mingako como práctica laboral mapuche que 
permite la reflexión en clave colectiva.

2	 Javier Corvalán (1994) desarrolló cuatro paradigmas de lo social (de 
la integración, de la competitividad, de la alienación, del conflicto), 
no obstante a las dificultades que hoy presenta pensar estos 
paradigmas de lo social desde una perspectiva crítica, descolonial 
e intercultural, aceptaremos a modo introductorio la definición que 
realiza el autor, quien señala “la noción de paradigma [de lo social] 
alude a la estructuración de un lenguaje para referirse a un tipo 
de realidad, y a una comunidad de practicantes respecto de una 
forma de razonar” (1996: 12).



164

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Con esta apertura interepistémica, nos 
acercamos al concepto mapu como 
interpretación vivencial para comprender su 
significado ancestral y retomar su sentido 
performativo de lo social que el pueblo mapuche 
sostiene con fervor. Proponemos el mapudigma 
como un neologismo crítico que reconecta 
en la academia, la relación entre mapu y che. 
Desde las ciencias sociales, y específicamente 
el trabajo social de carácter anglo-aplicativo, 
este concepto es interpelado por su propia 
naturaleza (Rain y Muñoz 2017). El mapudigma 
si bien lo limitamos al ámbito académico, no 
se reduce a una configuración social ancestral, 
inmóvil o desconectada del presente, sino un 
estar siendo en una zona de debate entre el ser 
y el no ser. En esta contradicción, los mapuche 
renacemos como el “kintral de maqui3” 
(Antilao 2024-a) y entramos a debatir en el 
campo epistémico de las ciencias sociales, 
teniendo como punto de partida la profesión 
social más antigua de Chile, el Trabajo Social 
(Vivero 2015). Nos interesa hablar desde 
esta disciplina, donde convergen formas de 
conocimiento mayormente determinadas por 
el saber occidental moderno, y se canalizan 
acciones instrumentales y tecno burocráticas 
(Guerra 2015), conocidas como intervención 
social (Carballeda 2008; Suárez 2019).

Por tanto, repensar el mundo desde un 
mapudigma, es abrirnos a otras posibilidades 
de ser, de estar y habitar. En este sentido,

3	 El kintral es un lawen (planta medicinal) que no nace de la tierra, 
sino de los árboles, pero el kintral que es considerado adecuado 
es el que nace del maqui, ya que de este árbol bebe buena sabia 
y por tanto adquiere su calidad de planta medicinal. Aquí es 
utilizado como una metáfora de nuestra actualidad como pueblo 
despojado de nuestros territorios ancestrales.

desde los estudios actuales sobre interculturalidad queda 
fuera de toda duda que no es posible seguir hablando por 
los otros. Sin embargo, ciertas circunstancias actuales, 
han puesto en una clara tensión dicho imperativo (Lepe-
Carrión 2018: 164).

Por ello, consideramos que este trabajo no es 
solo una apuesta epistemológica, sino política, 
por cuanto viene a desafiar el establishment 
intelectual hegemónico, y su dimensión 
praxeológica en lo que algunos definen como 
“intervención en lo social” (Llanquinao 2001; 
Carballeda 2008; Corvalán 1996; Suárez 2019). 
Es, a nuestro juicio, el campo de la intervención 
en lo social, donde el paradigma dominante se 
reproduce, en tanto espacio de construcción 
sociocultural, y quienes intervienen cumplen un 
rol de intelectuales orgánicos (Gramsci 2015; 
Vivero 2022, 2023). Así entonces, proponer 
un mapudigma, en lo que se refiere a una 
construcción sociocultural de la realidad desde 
el mapuche kimün, es un ejercicio que se enraíza 
en una praxis subversiva y descolonizadora; 
en tanto que confronta desde la sabiduría 
mapuche las dinámicas del poder en el saber 
contrahegemónico; puesto que se adentra en el 
debate sobre lo social que comúnmente ha sido 
conceptualizado solo desde una epistemología 
occidental.

1.1. Un enfoque metodológico basado en el 
mingako

La metodología utilizada en esta investigación 
fue el mingako, una práctica cultural mapuche 
de articulación comunitaria que convoca a 
personas idóneas para el desarrollo de un 
trabajo específico (Antilao, 2024-b; Antilao y 
Bautista, 2025). Comúnmente se practica para 
el sembrado o cosecha de los cereales del 
sustento familiar, así como la realización de otros 
tipos de trabajo que por su gran laboriosidad 



165

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

requieren entramar fuerza mancomunada. Sobre 
esta práctica cultural, Nahuelcheo refiere: “En 
mi comunidad, antes solíamos realizar mingako 
para todo, desde siembras, cosechas, rukatun, 
hasta el esquilado de ovejas” (2024: 194).

Toda esta labor comunitaria, Nahuelcheo lo 
significa como un esfuerzo colectivo.

En función de esta actividad cultural, practicada 
comúnmente por uno de los autores del presente 
artículo, este trabajo, fue iniciado de manera 
individual, pero luego de haber planteado la idea 
principal y de haber dimensionado el desafío 
que significa la articulación interepistémica, se 
construyó desde la autoría colectiva.

Desde este enfoque colectivo de escritura, se 
fueron revisando las principales bibliografías de 
autorías mapuche que se posicionan política y 
culturalmente desde el mapuche kimün e intentan 
interpretar la realidad social contemporánea 
desde las claves de esta sabiduría.

Se prestó principal atención a las descripciones 
y reflexiones sobre aquellas intuiciones que 
evocan el “mapu” como fundamento ontológico 
de la interpretación del mapuche mongen 
fantepu mew (la vida mapuche del tiempo 
presente), como relato homologable a lo que 
en el conocimiento occidental significamos 
como “realidad” o que las ciencias sociales, 
específicamente el trabajo social, llama “lo 
social”. Estas revisiones se fueron articulando 
con autorías de otras sabidurías como la 
occidental y de los pueblos andinos, como es el 
caso de las reflexiones de la investigadora Silvia 
Rivera Cusicanqui. 

1.2. Una aproximación mapuche del concepto 
“Mapu”

Cuando planteamos la necesidad de visibilizar el 
conocimiento construido desde la cosmovisión 
mapuche, y sus formas de relacionarse y habitar 
el espacio cotidiano, el concepto mapu aparece 
como algo esencial, de ahí la importancia 
de conocer, desde el propio conocimiento 
mapuche, como se entiende.  Al respecto, 
Ñanculef dice que: 

El mapu o la tierra viene a constituir la materia misma en la 
filosofía mapuche, y desde que se instaló aquí denominó, 
en su creatividad esencial ontológica, mapu no sólo al 
suelo y al subsuelo, sino que a todo el planeta (Ñanculef 
2016: 23).

Por su parte, Melin, Mansilla y Royo, señalan que: 

La palabra MAPU tiene un sentido y significado 
fundacional; es decir, constituye la expresión desde la 
cual emerge o brota el CHE o la persona (Melin, Mansilla 
y Royo 2019: 25). 

Para Marileo, se entiende como:

La madre que da vida, protege y proyecta a sus hijos. No 
se limita al suelo que se cultiva y que da sustento, sino 
que es todo lo que en ese suelo habita y existe: árboles, 
animales, insectos, aves, esteros, vertientes, volcanes, 
piedras, montaña, mar, personas, espíritus, aire. Todos 
ellos juntos forman el mapu (Marileo 2002: 37).

De igual modo, según Loncon: 

Tierra es la madre mapu ñuke “Madre Tierra” es dadora 
de la vida, agua, alimentos y protección. Todos los que 
habitamos en ella tenemos gen “dueño” y newen “fuerza”, 
incluyendo al ser humano (Loncon 2023: 65).

Por otro lado, Llanquinao y Becerra señalan que: 

Este wall mapu o universo, al contrario de lo que se 
concibe como absoluto e infinito, quizás funciona como 
un sistema interconectado “a manera de mosaico” 



166

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

cerrado en el sentido de que el puente con la realidad 
que representan los otros seres con los cuales convivimos 
(kake mogen) es entregado por esa vía de comunicación 
(el mapunzugun), interconectando sus lenguajes e 
interacciones (Llanquinao y Becerra 2017: 11).

Por último, Llaitul y Arrate plantean que:

El territorio no debe ser visto desde una concepción 
del positivismo, como lo hace la mirada occidental, 
entendiendo la tierra en mediciones concretas, como 
hectáreas más o hectáreas menos, sino como un espacio 
vital integral en el que estamos relacionados con los 
demás elementos del entorno natural y espiritual, y donde 
tienen gran relevancia la espiritualidad tanto de nuestros 
antiguos, como de los ngen mapu, lo que en el fondo son 
considerados vitales, ya que nos otorgan un arraigo con 
nuestro pasado, con un territorio, con un linaje, con una 
historia común (Llaitul y Arrate 2012: 25).

Las diferentes aproximaciones conceptuales 
a mapu hacen uso de metáforas, analogías 
y otras figuras literarias como estrategias 
explicativas para comprender su complejidad 
y riqueza de significados. Estas estrategias no 
buscan objetivar el concepto, sino más bien 
revitalizar sus significados vivos. Para el pueblo 
mapuche, este ejercicio reflexivo se llama duam, 
una acción vigilante hacia nuestras intuiciones y 
experiencias cotidianas para hacer consciente y 
problematizar lo que hemos naturalizado. 

Influenciados por el positivismo, algunas 
teorizaciones han reducido mapu a solo tierra 
o territorio, separándola de nuestra identidad 
como chengen, es decir, como incapaces de 
reconocernos como personas conscientes 
de nuestra topología histórica y lingüística 
(Ñanculef 2016).

Así, mapu se convierte en una palabra 
polisémica que abarca no solo tierra o territorio, 
sino un mundo de experiencias desde el que los 
mapuche existimos en diversas dimensiones 

sociales. Es crucial analizar críticamente, desde 
una perspectiva anticolonial, cómo se entiende 
y practica la intervención social, que a menudo 
se basa en el desconocimiento de estos 
otros mundos, saberes y formas de relación. 
Esta intervención puede ser percibida como 
simbólicamente opresiva, violenta y colonialista 
(Carballeda 2008; Suárez 2019). Ya que, en el 
caso mapuche, al separar al che del mapu, 
todo el proceso interventivo se operativiza, sin 
incorporar la problemática del despojo territorial.

Mapu es ese mundo que nos contiene en el 
presente, permitiéndonos seguir existiendo. 
Como decimos los mapuche, wiñochoyulein, 
que significa estamos rebrotando o estamos 
volviendo a brotar. Somos el choyüng (brote, 
germinación) de ese mundo que nos acompaña 
como memoria social, sobre el cual nos 
situamos y construimos nuestro futuro momento 
a momento. Es nuestra epistemología mapuche 
desde donde nos seguimos poniendo de pie 
pese a la violencia colonial. De hecho, 

la palabra episteme significa eso: firmeza, estabilidad, 
solidez; epi quiere decir sobre y steme viene de la raíz 
sánscrita stha, que significa tenerse en pie, fijarse sobre 
(Martínez 2014: 14). 

Desde esta nueva definición de mapu como 
lo social en el pueblo mapuche, pensamos el 
mapudigma, un modelo de complejas relaciones 
que nos permite entender nuestra sociedad 
actual a partir de experiencias históricas y 
políticas vividas. No se trata simplemente 
de ver la sociedad mapuche a través de sus 
características ancestrales, ya que limitarnos 
a un purismo cultural sería ignorar nuestra 
identidad actual y dinámica. Nuestro mongen 
(forma de vivir y habitar el mundo) no es estático; 
nos posicionamos en el presente, confrontando 
la sociedad moderna desde nuestro pasado de 



167

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

colonización violenta, que nos ha despojado 
sistemáticamente de nuestros territorios y 
nos ha legado experiencias traumáticas, que 
actúan como la base de nuestras demandas 
políticas, sociales, culturales y económicas 
como pueblo. Mapu es ese paradigma desde 
el que experimentamos el mundo en abiayala y 
validamos nuestras vivencias como experiencias 
de vida.

Considerando los elementos que hasta aquí 
hemos puesto en discusión, resulta evidente que 
estamos frente a una realidad sustantivamente 
distinta respecto a los significados que la 
racionalidad occidental y el modo de producción 
capitalista le asigna a la palabra mapu, en su 
limitada interpretación como sinónimo de tierra. 
Y, por lo mismo, si esto lo llevamos al ámbito del 
diseño de políticas sociales y su expresión más 
concreta en lo que es la intervención social, 
la relación que se genera con las personas 
mapuche surge de una importante brecha 
epistemológica.

Gráfico 1. Fuente: elaboración propia, 2025

 

 

PUEL

PIKUN

LAFKEN

W
ILLI

Kuifi

1.3. Algunos principios mapuche desde 
donde sustentamos el mapudigma

Llamar al mapu un paradigma de lo social, es 
decir, un mapudigma, no es una idea casual, 
sino un intento deliberado de liberarnos 
del cautiverio epistémico y afirmar nuestra 
autonomía. Salas (2005), en sus reflexiones 
filosóficas, lo entendió como cosmos o tierra 
originaria; aquí, lo reimaginamos como lo social 
y lo significamos desde lo político. 

Los mapuche explicamos nuestro mundo social 
y practicamos nuestras vivencias a través 
de orientaciones pragmáticas transmitidas 
oralmente (ver figura 1). Esta pragmática 
mapuche convierte al püllü, el significado literal 
de tierra, en su escenario principal, donde se 
encuentra escrita el admapu, la “ley” de lo 
social, como generosidad espléndida de la 
vida mapuche. Por esta razón, consideramos 
que pensar en el mapu como un paradigma 
nos permite reimaginar la vida social, ya no 
desde los patrones culturales e individuales del 
capitalismo neoliberal, sino desde el ciclo de la 
tierra.

El mapudigma es una manera de habitar el 
espacio y el tiempo dentro del wallmapu, guiado 
por diversas epistemologías. Las principales, 
entre ellas son el Meli Witran Mapu (representado 
por la cruz que divide el mapa en cuatro lugares 
en la figura 1), el Puel (ubicado en el lado este 
según los puntos cardinales occidentales en 
la figura), el Kuifi (correspondiente a la flecha 
recta que va desde el lafken hacia el puel) y el 
Wiñoy (representado por dos flechas circulares 
orientadas en sentido contrario a las agujas 
del reloj en la figura). Estas epistemologías 
conforman la naturaleza del Ad (regla, norma) a 
través del cual el mapu se vuelve inteligible.



168

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Para comprender de mejor manera lo que hemos 
estado planteando, es necesario precisar que: 

−	 Para los mapuche, es crucial mantenerse 
orientados en el lugar que habitan. Meli witran 
mapu significa meli (cuatro), witran (visita) 
y mapu (mundo); es decir, los visitantes de 
los cuatro lugares o mundos. Estos lugares 
corresponden a los puntos cardinales del 
wallmapu: Puelmapu (este), Pikunmapu (norte), 
Lafkenmapu (oeste) y Willimapu (sur). El orden 
sigue una lógica que comienza en el Puelmapu, 
donde se origina la vida, avanzando hacia el 
Lafkenmapu sin perder de vista el Puel.

−	 Puel: Es el horizonte filosófico de la vida 
mapuche, señalado como el este, lugar del 
nacimiento del sol y origen del día, actualmente 
apuntando a las tierras de Argentina. Ñanculef 
(2016) explica que “la palabra ‘Pu-El’ se refiere 
a nuestra génesis desde el este, donde ‘pu’ 
significa ‘principio, origen, todo’ y ‘el’ significa 
‘dejado’: ‘Pu-El Mapu’, es decir, ‘donde 
fuimos dejados’” (33). Las ruka (casas), eltun 
(cementerios), ngillatuwe (lugares ceremoniales) 
y rewe (“altar”), entre otras, están orientados 
hacia el Puel. Este Puel no es comparable 
al norte en el conocimiento occidental. Es 
nuestro principio y fin. Esta visión proviene 
del movimiento de la tierra, que, para los  
mapuche, mantiene un eterno retorno al origen.

−	 Kuifi: Esta episteme se refiere a nuestro pasado 
como una fuente de vida presente. Quintriqueo 
et al. (2014) mencionan que los kimche (personas 
sabias mapuche) poseen conocimientos sobre 
aspectos sociales y culturales de familias y 
comunidades territoriales, que ellos llaman 
kuifike dungu o memoria social. Aukanaw 
señala que:

solo la sabiduría de los antiguos (kuifikeche) 
es la llave que abre la puerta de este gran 
cosmos hacia la verdadera libertad (s/f: 7). 

−	 Para los mapuche, el mongen no implica un 
avance lineal unidireccional como en la lógica 
occidental, sino un retorno constante al puel. 
Paredes-Pinda (2018) escribe: “Creo que 
finalmente uno sigue los mismos pasos de sus 
ancestros, nada más que eso” (180).

−	 Wiñoy: Representa la episteme del giro 
constante, una objeción a la linealidad. A través 
del wiñoy, es posible retornar al puel y revisitar el 
kuifi para reflexionar sobre nuestro presente. Los 
kuifikeche regresan a nuestro tiempo a través de 
los pewma (sueños premonitorios) y perrimon 
(visiones), transmitiendo ngülam (consejos), 
kuifike nütram (conversaciones antiguas)  
y kimün, para enfrentar los desafíos actuales.

A partir de estas orientaciones, se manifiesta 
el admapu, un sistema filosófico cognoscible. 
Loncon (2023) explica que el admapu es 
un conocimiento espiritual-filosófico que 
accede a diversas dimensiones cognitivas 
para comprender el mundo y la diversidad 
de seres de la madre tierra. Desde Loncon, el 
admapu conduce a la sabiduría, similar al logos 
platónico, siendo el raciocinio que surge de 
procesos y sistematización de experiencias que 
forman un cosmos experiencial desde donde 
nos desarrollamos como chegen. El mapu no se 
limita solo a la materia ni a lo finito, sino que 
representa el universo mapuche en el extremo 
sur del abiayala. Desde este mapudigma nos 
parece necesario volver a la Machi Paredes-
Pinda quien describe sus vivencias como: “fruto 
y pulchen del despojo” (2018: 176), del cual 
como pueblos renacemos una y otra vez.

1.4. Configuraciones del mapudigma a partir 
del we kuifi

El tiempo para el pueblo mapuche se comprende 
a través del kuifi, que incluye conceptos como 



169

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

kuifi mongen (vida antigua o pasada), kuifike 
cheyem (personas del pasado) y kuifike nütram 
(conversaciones antiguas), como se muestra 
en la figura 1. El kuifi representa el pasado 
mapuche y refleja la vida mapuche, influenciado 
por encuentros y desencuentros culturales que 
han provocado cambios significativos a lo largo 
del tiempo. Proponemos situar el mapudigma 
en el período conocido como we kuifi, marcado 
por las reconfiguraciones sociales tras la 
expropiación de territorios ancestrales desde 

 

 

 

Newe kuifi em / müte kuifi ngelay (1541-1860 d.C. aprox.)

Piam

Mapudungun
Mapun 
kimün

Independencia mapuche 
(13.000—1514)

Nütram

Weichan

Wingka 
kimün

Periodo de los 
parlamentos 
1641-1810

Emancipación y 
Estado Nación 

(1810-1860

Guerra de conquista del 
ngülumapu (1860-1884)

Situación y relaciones 
coloniales (1884-

1990)

Guerra de Arauco 
(1541-1641) 

Tukulpadungun

descolonización Poscolonialidad

Multiculturalismo 
neoliberal (1990-

2019)

We kuifi / ella kuifi (1884 en adelante)

Desapegos 
sociopolíticos

Interculturalidad 

Rüf kuifi em (13.000 a.C. a 1541 d.C.)

Fantepu (presente)

Reivindicaciones 
múltiples

Gráfico 2. Fuente: elaboración propia, 2025.

1883 (Almonacid 2009; Melin et al. 2019; 
Marimán 2012; Correa 2021, entre otros). La 
colonización adquiere una expresión en clave 
de colonialidad, entendida como un fenómeno 
que de forma progresiva y despiadada ha ido 
modificando las relaciones sociales desde 
un enclave práctico discursivo “configurando 
formas materiales y simbólicas de relacionarnos 
entre nosotros, con nosotros mismos y con la 
madre tierra” (Meschini y Hermida 2017: 28) 
y, por consiguiente, ha pauteado el conflicto 



170

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Estado chileno y pueblo mapuche en el ancestral 
wallmapu, enmarcando así la praxis de las 
disciplinas científicas y específicamente del 
trabajo social en ese “horror colonial” (Meschini 
y Hermida 2017). 

El período conocido como we kuifi se puede 
entender mediante una cronología de hechos y 
sucesos, marcados en fechas en el gráfico 2. 
Desde 1883 hasta 1929, la ley de radicación y 
reducción de territorios en el ngulumapu integró 
completamente al pueblo mapuche en el Estado 
de Chile. Esta situación perduró hasta 1990, 
cuando el resurgimiento indígena en Abiayala 
también incluyó al pueblo mapuche. Durante 
este tiempo, las fuerzas de resistencia del 
pueblo estuvieron principalmente enfocadas en 
el ámbito jurídico para la recuperación territorial.
Sin embargo, al alejarnos del tiempo lineal como 
única explicación, podemos entender cómo la 
tierra y la vida para los mapuche se configuran 
a través de diversos momentos históricos que 
interactúan con eventos recientes, creando 
nuevos escenarios sociales, políticos y culturales 
en el wallmapu. Este enfoque recupera el mapu 
como un paradigma social, coexistiendo con el 
paradigma occidental y siendo moldeado por 
procesos históricos, políticos y antropológicos 
que han transformado lo social desde la época 
de la colonización. Ya no basta con teorizar sobre 
“lo mapuche” desde una perspectiva occidental 
centrada en el tiempo cronológico; es crucial 
considerar un mapudigma que reconozca lo 
social como un presente influenciado por las 
heridas coloniales que aún impactan cuerpos, 
vidas, proyectos y posibilidades hoy en día, 
formando la identidad del mapuche como sujeto 
histórico y político.

Desde la perspectiva mapuche, se evidencia 
el vacío causado por el predominio excesivo 

de las ciencias sociales en las teorías sobre el 
pueblo mapuche, las cuales no consideran los 
saberes toponímicos del kimün mapuche. El uso 
exclusivo de las ciencias occidentales revela la 
colonialidad del conocimiento al desintegrar 
la matriz Mapu-Che del Meli Witran Mapu, 
afectándola con elementos ajenos a la cultura 
mapuche (Marileo 2002: 38). García Puelpán, 
refiere: 

Desde el tribunal de la razón ilustrada eurocéntrica y 
hegemónica, Occidente determina lo que es y no es 
conocimiento; en dicha determinación las epistemologías 
de los pueblos originarios quedan excluidas y 
categorizadas como superstición, mito, ignorancia o doxa 
(2017: 117).

Las ciencias sociales occidentales tienen un 
papel dominante en la matriz cultural, actuando 
como un bisturí colonial que fractura nuestro 
mapu con violencia (Antileo et al. 2015). Este 
vacío ha desplazado nuestra relación como che 
con nuestro mapu, moviéndonos prácticamente 
desde el puel hacia el norte y alterando nuestra 
orientación cultural. Todo ahora está orientado 
hacia el norte en lugar del puel, reflejando 
cómo la colonialidad del saber (Lander 2000) 
se convierte en una herramienta efectiva de la 
colonialidad del ser (Maldonado-Torres 2007).

El norte representa el horizonte filosófico de la 
vida occidental, marcado por una perspectiva 
lineal, unidireccional y ascendente, promovida 
por ideologías de civilización, progreso, 
desarrollo y modernización. Este enfoque no 
sólo supera, sino que también obsoleta la 
concepción del mapu como nuestra naturaleza 
ontológica y epistemológica, que nos 
proporciona identidad, cultura y espiritualidad, 
y que sostiene nuestra existencia. Al adoptar 
esta orientación filosófica, nos vemos obligados 
a integrarnos en el proyecto moderno surgido 



171

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

con la Ilustración, a pesar de las violentas 
confrontaciones que ha tenido con los pueblos 
originarios, denominadas por Panikkar (1982) 
como “el síndrome colonial”.

Cuando el norte suplanta nuestro puel, 
los principios fundamentales de nuestro 
küme mongen, como los del küme felen, 
son reinterpretados según los principios 
occidentales. Desde la perspectiva urbana, 
esto implica la sustitución de la tierra por el 
cemento y la redefinición del rol del che como 
obrero, empleada doméstica o residente de 
rancherías. En el ámbito rural mapuche, el norte 
representa el principio de la productividad. 
Ñanculef describe el Pikum Mapu como el 
lugar de los tiempos difíciles, donde el fuerte 
viento y las tormentas traen desafíos como 
las heladas del willi kürrüf, que pueden dañar 
los cultivos y afectar gravemente la economía. 
El viento norte es crucial para el control de la 
producción agrícola: en exceso o insuficiencia 
puede comprometer las cosechas y llevar a la 
pobreza, afectando tanto la salud como la vida 
de los animales. El walung, el paso del pikun por 
todo el wallmapu, trae consigo la abundancia y 
la oportunidad de cosechar los alimentos que 
nos brinda el mapu. Según el piam Gen, desde 
el Pikum Mapu se manifiesta el witranalwe, el 
espíritu que ama la riqueza y los minerales, 
fuente de numerosos tesoros.

Cuando el norte entra en contacto con los 
principios económicos de los mapuche, se 
entrelaza con la matriz de vida occidental 
y el capitalismo aprovecha la fuerza laboral 
mapuche para su propia reproducción. 
Según Marilda Iamamoto (1995), el capital se 
reproduce no sólo como capital, sino a través de 
nosotros al explotar nuestra capacidad laboral. 
La extrema pobreza impuesta por el Estado 

chileno occidental nos ha forzado a adoptar 
prácticas como la explotación de humedales 
para sobrevivir, lo cual contradice nuestros 
principios ancestrales. Este ciclo de pobreza 
se ve exacerbado por un mundo consumista 
que despierta un conflicto interno profundo 
entre nuestros valores tradicionales y la realidad 
contemporánea. La explotación irracional de los 
recursos naturales, llamados dones de la tierra 
por Shiva y Shiva (2020), nos aleja de nuestro 
pasado kuifi y nuestra epistemología del wiñoy.

1.5. El mapudigma como pensamiento 
enraizado

¿Cómo hemos pensado y problematizado, 
desde aquí y ahora, el presente colonizado y su 
superación? Se pregunta la socióloga aymara 
Silvia Rivera Cusicanqui (2010: 55), quien 
además interpela nuestra capacidad de agencia 
para no solo cuestionar las estructuras del 
orden colonial, patriarcal y neoliberal existentes 
en nuestras sociedades, sino también, en el 
sentido de poder desmantelar los mecanismos 
de negación y jerarquización que a través de la 
historia han orientado la construcción del saber 
desde la academia.

Proponer y posicionar el mapudigma como 
concepto y más allá de éste, en tanto manera 
de relacionarse, interpretar y comprender 
la realidad social, contribuye de alguna 
manera en la configuración de un horizonte 
descolonizador que aflora desde las grietas en 
diversos territorios del sur global. Hablamos 
de mapudigma en tanto categoría operacional, 
que cobra sentido en el contexto académico, 
interpelando la colonialidad del saber (Lander 
2000) que ha negado otros modos de concebir 
y explicar el mundo. La ciencia ha construido 
estructuras jerárquicas en los modos de 



172

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

comprender la realidad, esta es observada 
e interpretada por el sujeto investigador por 
lo general hombre/blanco/occidental, quien 
fundamenta su conocimiento experto en el 
“Otro” investigado, reducido a objeto/racializado 
y fuente de información. Estas prácticas de 
negación, sostienen estructuras de dominación 
construidas en base a la deshumanización 
propia de la colonialidad del poder, hoy en día, 
cada vez más posicionada en los contextos 
académicos, en el Estado y sus políticas 
públicas de intervención.

El mapudigma en tanto ejercicio epistémico 
y político, viene a reorientar nuestra mirada 
y a otorgar una cuota de justicia frente a la 
injusticia epistémica que ha posicionado ciertos 
paradigmas como únicos y válidos, y frente al 
extractivismo que utiliza los conocimientos de 
los pueblos indígenas como dato para validar 
el conocimiento científico relegándolos a una 
categoría inferior conceptualizada en “saber 
inexperto”, “sentido común”, “saber popular”, 
etc. En este sentido nos parece relevante el 
aporte que Silvia Rivera Cusicanqui ha hecho a 
través de la noción de ch’ixi4 en cuanta categoría 
epistémica trabajada para problematizar las 
identidades mestizas en Bolivia. Esta categoría 
encuentra su punto de partida en la noción de 
lo abigarrado conceptualizada por el sociólogo 
mexicano René Zavaleta Mercado. Se trata de 
una palabra aymara que, como señala la autora, 

la noción ch’ixi, como muchas otras (allqa, ayni) obedece 
a la idea aymara de algo que es y no es a la vez, es decir, a 
la lógica del tercero incluido. Un color gris ch’ixi es blanco 
y no es blanco a la vez, es blanco y también es negro, su 
contrario (2010: 69). 

4	 La autora trabaja esta categoría en primera instancia en el libro 
Chi’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas y discursos 
descolonizadores (2010) y que luego retomará en Un mundo ch’ixi 
es posible. Ensayos desde un presente en crisis (2018).

Una noción que permite encontrar más 
elementos para la comprensión de las realidades 
latinoamericanas, más allá del concepto de 
hibridez desarrollado en su momento por Néstor 
García Canclini y otros teóricos del campo de 
la cultura. Lo ch’ixi coloca su mirada en las 
contradicciones no resueltas y los binarismos 
en este sentido no permiten comprender 
la realidad en su sentido praxiológico. Lo 
relacional y sus significaciones dan cuenta 
de las heterogéneas maneras de expresarse 
que tienen las identidades históricamente 
colonizadas y en constantes resistencias. En 
este sentido, dos culturas que se encuentran no 
se fusionan ni configuran una tercera posibilidad, 
como se planteó desde algunos enfoques del 
hibridismo cultural, sino que en palabras de 
Rivera Cusicanqui se yuxtaponen.

El mapudigma en nuestro caso al igual que 
la noción de ch’ixi, emerge del conocimiento 
situado y posibilita nuevas herramientas para 
comprender la complejidad de la realidad 
social que, por lo general en el contexto de 
los pueblos indígenas, ha sido esencializada, 
instrumentalizada, funcionalizada y 
subalternizada. El mapudigma nos permite 
entrar en diálogo con la historia, con la memoria, 
por esta razón planteamos que se trata de un 
pensar enraizado, puesto que se fundamenta 
en el mapuche kimün. Ambas nociones, lo ch’ixi 
y el mapudigma emergen desde reflexiones 
epistémicas que se proponen como desafiante 
tarea romper con los binarismos antagónicos 
promovidos por la ciencia social hegemónica. 
Pueden ser entendidas además como una 
práctica pedagógica, configurada en una 
memoria larga, un kuifi kimün (conocimiento 
antiguo) en tanto conocimiento situado que 
otorga el fundamento para el autoaprendizaje 
y el accionar concreto de una memoria 



173

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

corta5. Nuestra propuesta no se reduce solo 
al ámbito discursivo, sino que posiciona el 
mapudigma como una manera otra de construir 
la realidad, una práctica activa y, por lo tanto, 
descolonizadora (Rivera Cusicanqui 2010).

Este ejercicio político epistémico, para pensar 
de manera otra los procesos de intervención 
social, se configura entonces desde la práctica 
del hacer, en tanto propuesta situada en las 
prácticas cotidianas. Desde sus inicios en las 
ciencias sociales ha primado el paradigma 
positivista que instala como principio para 
acercarse a la realidad social la neutralidad 
y objetividad para tener el control de los 
fenómenos que observamos. Estos paradigmas 
limitan la comprensión de la realidad, ya que 
como sabemos, la investigación es un proceso 
intersubjetivo. En este sentido, el mapudigma 
nos interpela a dialogar con la memoria, 
con nuestras biografías que, si bien portan 
trayectorias particulares, se fundamentan en lo 
colectivo. El pensamiento se concibe siempre 
en movimiento, puesto que cuando hablamos 
de memoria no nos situamos en una memoria 
lejana, pasada, estática, como comúnmente 
se suele entender, sino que pensamos en una 
memoria habitada que permite que el pasado 
pueda recrearse en el presente y proyectarse 
en el futuro. Se trata, como señalamos en 
los apartados anteriores, de una concepción 
diferente del tiempo lineal occidental, donde 
el kuifike dungu o memoria social (Quintriqueo 
et al. 2014) se reconfigura a través de giros 
permanentes (wiñoy) no carentes de tensiones 
y contradicciones.

5	 Tomamos la noción de memoria larga y memoria corta de Silvia 
Rivera Cusicanqui quien, en su libro Oprimidos, pero no vencidos. 
Luchas del campesinado aymara y qhechwa 1900-1980 (1984) 
analiza cómo a través de la historia las temporalidades van 
dialogando y fundamentando las luchas presentes.

Por consiguiente, la memoria es habitada en 
nuestros lugares de enunciación, y si hablamos 
del mapudigma como otra manera de mirar y 
comprender la realidad social, implica, por tanto, 
otra manera de relacionarnos en el proceso de 
construcción de conocimientos. El mapudigma 
además de implicar un giro epistémico-político, 
implica también repensar la dimensión ética. 
Consideramos desde nuestra propuesta que el 
conocimiento no puede ser construido desde 
la exterioridad, sino que implica un diálogo 
intersubjetivo basado en el reconocimiento 
de los mundos de vida diversos (humano y 
no humano). La ética intercultural en tanto 
propuesta práctica reconoce esas memorias 
otras (largas y cortas) en cuantos saberes 
situados y plurales y para entrar en diálogo 
con estas requiere necesariamente �abandonar 
el discurso monológico de la racionalidad 
instalado por la cultura científica� (Salas 2005: 
63). La ética intercultural, entonces en tanto rüpü 
(camino) abre nuevas posibilidades de relación 
y convivencia entre diversos(as) (Carrillo 2022, 
2023). Nuestra propuesta del mapudigma es una 
utopía concreta que, como nos insta Galeano, 
sirve para avanzar. Podríamos decir que al igual 
que el título del libro de Silvia Rivera Cusicanqui 
Un mundo Ch’ixi es posible (2018), invitan a una 
transformación radical en la manera de pensar 
y construir la realidad social a partir de otros 
referentes epistémicos que nos permitan a la 
vez poner en práctica una ética intercultural en 
tanto horizonte descolonizador.

Reflexiones finales

El mapudigma, como expresión de lo social en 
el pueblo mapuche, no puede entenderse de 
manera aislada, sino en constante interacción 
con otras cosmovisiones y paradigmas, 



174

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

especialmente la cultura occidental debido a 
la globalización, pues es una manifestación 
compleja del pensamiento y la cosmovisión 
mapuche. Este enfoque territorialmente situado 
nos obliga a examinar constantemente nuestra 
identidad como pueblo colonizado y cómo 
vivimos en nuestros entornos marcados por la 
violencia, el racismo y la negación desde los 
tiempos de la colonización. Por tanto, no se 
reduce a creencias fijas o la tierra como mera 
materialidad; es un mundo experiencial de 
relaciones sociales y naturales.

Tomando inspiración de Mariátegui, los 
procesos de reivindicación del pueblo 
mapuche forman comunidades orgánicas 
que generan sujetos políticos, adaptándose y 
evolucionando en respuesta a circunstancias 
históricas y sociales contemporáneas. Aunque 
la lengua castellana fue adoptada de manera 
violenta, hoy la utilizamos para difundir nuestra 
sabiduría y fortalecer nuestra identidad. Este 
dinamismo y adaptabilidad son fundamentales 
para el trabajo social y las ciencias sociales en 
general, que deben considerar estos contextos 
complejos al desplegar su acción profesional 
con comunidades mapuche en su lucha por la 
tierra.

En el pueblo mapuche, mapu representa 
el universo desde el cual cada individuo se 
comprende como parte de múltiples relaciones 
vivas. El “mapudigma” es una expresión del 
conocimiento ancestral que invita al wingka 
a aprender y habitar otras epistemologías, así 
como los mapuche conocemos la suya y llama 
a los mapuche profesional a volver hacia el 
mapu y a posicionarse desde este saber socio-
territorial tanto en la academia como en la vida 
cotidiana. Es crucial entenderlo como una fuerza 
que nos empodera (“agencia”) para construir 

nuestra realidad, resistiendo las apropiaciones 
culturales occidentales y enfrentando las 
ideologías neoliberales que perpetúan la 
dominación y explotación de nuestro territorio.

El proverbio mapuche “kidu ngünew külelay 
che, nadie está al azar en el mundo” subraya 
que todos tenemos un propósito definido, y 
para el pueblo mapuche, este propósito incluye 
la recuperación de los territorios ancestrales y 
la restauración de nuestro “mapuche mongen” 
(modo de ser mapuche) para así resarcir en parte 
los estragos de la colonización y la desposesión.

Así, las reivindicaciones territoriales actuales 
no se limitan solo a la recuperación de tierras, 
sino también a una reapropiación del lugar 
desde donde retomar el küme felen (el buen vivir 
personal). La tierra es el punto de partida, para 
la reconstrucción integral de nuestro mapu por 
eso es vital la reivindicación territorial, para tener 
el control de esa materialidad basal y desde 
ahí hacer frente a las dinámicas coloniales que 
siguen marcando la pauta del llamado conflicto 
perpetrado por el capitalismo neoliberal (Llaitul 
y Arrate 2012; CAM 2022).

Nuestros dungun (hablas) provienen de las 
onomatopeyas de la naturaleza, la sabiduría 
de nuestro pueblo, desde la llegada de los 
españoles al wallmapu, de las violencias de la 
colonización. Así como la escritura ha sido una 
posibilidad de reagenciar el propio castellano a 
propósito de la imposición de este idioma como 
lengua hegemónica (Antilao 2023) la naturaleza 
nos está hablando por medio de lanantu (eclipse 
solar), la muerte de los colihues, la sequía, la 
erosión de los territorios, el cambio climático 
que agudizan la precariedad y la pobreza. De 
estos dungun se puede repensar el presente y 
retomar el küme mongen (buen vivir) y contribuir 



175

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

desde premisas ancestrales al abordaje de 
grandes problemáticas sociales tanto local, 
referido al reposicionamiento crítico de los 
apegos del capitalismo neoliberal, como global.

Ya finalizando, recuperar la perspectiva 
ancestral del mapu como paradigma social 
desde una visión crítica y reflexiva sobre el papel 
del kimün como conocimiento en la sociedad 
mapuche, permite repensar las profesiones 
modernas desde una perspectiva mapuche, 
específicamente el trabajo social que habiendo 
nacido al alero de un Estado republicano fue 
colocado en la trinchera de lo social, en ese 
espacio fronterizo, o el borde como lo refiere 
Tuhiwai (2016), donde día a día se explicitan 
los mecanismos de la transformación cuya 
sentencia tácita descubre también a una teoría 
crítica que apostando por la emancipación 
de los(as) oprimidos(as), lo hace desde lentes 
euro centristas (Pereyra y Paez 2017) que 

más que ejercer una praxis liberadora la 
mantiene subyugada al capitalismo mediante 
las instituciones, colocando nuestro quehacer 
profesional en los rieles de la dominación. 

Reposicionar nuestros propios lugares de 
enunciación en el campo del conocimiento que 
se construye desde la academia tiene que ver 
con un acto reivindicativo y a la vez subversivo, 
como señalamos al inicio de este artículo. 
Por esta razón, consideramos que nuestra 
propuesta es pertinente, ya que el mapudigma 
aparece aquí como un pensar enraizado que 
viene a articular las memorias largas y cortas, 
el kuifi kimün y el tiempo presente para tejer el 
futuro. El horizonte descolonizador implica no 
solo pensar en términos epistémicos y políticos, 
sino también una dimensión ética, donde la 
ética intercultural, en cuanto praxis, se presenta 
como posibilidad de transformación de la 
realidad social.

Bibliografía

Almonacid, F. 2009. El problema de la propiedad de la tierra en 
el sur de Chile (1850-1930). Historia (Santiago), 42(1), 5-56.

Antilao, E. 2023. “De la ‘castellanización’ al ‘agenciar’ del 
castellano: Un ejercicio reflexivo desde la propia experiencia 
mapuche”. En Zuchel, L. Albertsen, T. y Salas, R. (Eds.) 
Interculturalidad y reconocimiento. Revitalización del conocimiento 
indígena en la pedagogía intercultural: enseñanza, práctica y 
lengua. Ariadna Ediciones. 105-133.

______. 2024-a. Wirrar pu trabajadoras ka trabajadores sociales 
mapuche wallmapu mu. El grito de trabajadoras y trabajadores 
sociales mapuche desde nuestro mundo-territorio. Ediciones UC 
Temuco.

______. 2024-b. Crítica a la epistemología y metodología 
occidental en el trabajo social en contextos interculturales. 
Anuario de posgrado N0 1. Universidad Católica de Temuco.

Antilao, E. y Bautista, L. El mingako y la milpa como 
metodologías de investigación para el trabajo social y la gestión 
intercultural. Revista Izquierdas. (54): 1-19. 

Antileo, E. Cárcamo-Huechante, L. Calfio, M. y Huinca-Puitrin, 
H. 2015. Violencias coloniales en Wajmapu. Awükan ka kuxankan 

zugu Wajmapu mew. Santiago, Ediciones Comunidad de Historia 
Mapuche, Centro de Estudios e Investigaciones Mapuche.

Aukanaw. s/f. La Ciencia Secreta de los Mapuche.
Becerra, R., y Llanquinao, G. 2017. Mapun kimün: Relaciones 

mapunche entre persona, tiempo y espacio. Santiago: Ocholibros.
CAM. 2022. Chem ka rakiduam. Pensamiento y acción de la 

CAM. 
Carballeda, A. 2008. Los cuerpos fragmentados. La 

intervención en lo social en los escenarios de la exclusión y el 
desencanto. Buenos Aires. Editorial Paidós.

Carrillo, G. 2023. “La comunicación un campo en disputa. 
Reflexiones acerca del trabajo docto-ral en el ámbito de los 
estudios interculturales”. En Zuchel, L. Albertsen, T.; y Salas, 
R. (Eds.) Interculturalidad y reconocimiento. Revitaliza-ción del 
conocimiento indígena en la pedagogía intercultural: enseñanza, 
práctica y lengua. Ariadna Ediciones. 105-133. 

______. 2022. Prácticas y procesos de co-municación(es) 
mapuche. La experiencia de la Escuela de Cine y Comunicación 
Mapuche del Ayja Rewe Budi. Tesis doctoral en Estudios 
Interculturales, Universidad Católica de Temuco. 467p.



176

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025

Catriquir, D. 2007. “Mapunzugun: una contribución al 
reposicionamiento de la denominación de la lengua de la sociedad 
mapunche”. En Duran, T. Catriquir, D., y Hernández, A. (Eds.) 
Patrimonio cultural mapunche. Derechos Lingüísticos y Patrimonio 
Cultural Mapunche. Volumen I. 

Correa, M. (2021). La Historia del Despojo. El origen de la 
propiedad particular en el territorio mapuche. Santiago. Edición 
Pehuén.

Corvalán, J. 1996. Los paradigmas de lo social y las 
concepciones de intervención en la sociedad. Santiago: CIDE.

García-Puelpán, M. 2017. “Colonialidad y episte-mologías: 
el impacto de los modos coloniales en la invisibilización de los 
conocimientos indígenas”. Revista Anales, 215 Universidad de 
Chile; Séptima Serie, Nº13. 115-132.

Gramsci, A. 2015. Antología. Ciudad de México. Editorial 
Siglo XXI.

Guerra, Y. 2015. Trabajo social: Fundamento y 
contemporaneidad. Editorial Colegio de Trabajadores Sociales de 
la Provincia de Buenos Aires.

Iamamoto, M. 1995. Servicio social y división del trabajo: Un 
análisis crítico de sus fundamentos. Sao Paulo. Cortez editora

Lander, E. 2000. “Ciencias sociales: saberes coloniales 
y saberes eurocéntricos”. En Lander, Edgardo (Coord.). La 
colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas. Buenos Aires: CLACSO, 152p.

 Lepe-Carrión, P. 2018. “Invención del sujeto intercultural: pensar 
«lo colonial» desde los umbrales de inteligibilidad del terror”. Tabula 
Rasa, (29): 157-180. Doi: https://doi.org/10.25058/20112742.n29.08 

Loncon, E. 2023. Azmapu. Aportes de la filosofía mapuche 
para el cuidado del lof y la madre tierra.Santiago. Ariel

Llaitul, H. y Arrate, J. 2012. Weichan. Conversaciones con un 
weychafe en la prisión política. Ceibo.

Llanquinao, G., y Becerra, R. 2017. Mapun Kimün: relaciones 
mapunche entre persona, tiempo y espacio. Temuco: Ocholibro.

Llanquinao, H. 2001. “La interculturalidad en el trabajo social”. 
Temuco. Ediciones UFRO.

______. 2024. “Por la educación nos cambiaron la mirada de 
las cosas, entonces por la educación también nosotros podemos 
regresar a nuestra mirada originaria”. En Antilao, E. (Comp.) Wirrar 
pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu. 
Ediciones UC Temuco.

Maldonado-Torres, N. 2007. “Sobre la colonialidad del 
ser: contribuciones al desarrollo de un concepto”. En Santiago 
Castro-Gómez y Ramón Grosfoguel (Comps.). El giro decolonial. 
Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del 
capitalismo global. Bogotá, Universidad Javeriana-Instituto 
Pensar, Universidad Centraliesco, Siglo del Hombre Editores. 
127-167.

Mamani, A. 2021. “Una aproximación a modelos de 
gobernanza en los pueblos andinos y la construcción de acuerdos 
basados en el con-cepto del Taypi en la cultura Aymara”. En 
Agüero y otros. Küme Mongen, Suma Qamaña, Mo Ora Riva Riva. 
Ensayos y propuestas para una constitución plurinacional.

Marileo, A. 2002. “Mundo mapuche”. En Actas del primer 
congreso internacional de historia mapuche.

Marimán, J. 2012. Autodeterminación: Ideas políticas 
mapuche en el albor del siglo XXI. Santiago. LOM ediciones.

Martínez, M. 2014. Epistemología de las ciencias humanas en 
el contexto iberoamericano. En Epistemología y ciencias sociales: 
ensayos latinoamericanos. Santiago: LOM. 13-38.

Melgar, R. y Pasada, M. 2018. José Carlos Mariátegui: 
Originales e Inéditos, 1928. Santiago. Ariadna ediciones.

Melin, M. Mansilla, P., y Royo, M. 2019. Cartografía Cultural 
del Wallmapu. Elementos para descolonizar el mapa en el territorio 
mapuche. Lom Ediciones.

Mercado-Catriñir, X. 2024. “Violencias intracomunitarias y 
desarmonización social como modos de control social: democracia 
tutelada y sus efectos en mujeres e infancias indígenas”. Política. 
Revista De Ciencia Política.

Meschini, P., y Hermida, M. 2017. Trabajo Social y 
descolonialidad. Epistemologías insurgentes para la intervención 
en lo social. Mar del Plata, Argentina: EU-DEM.

Millalén, J. 2019. “Pu Mapuche: Kimün, arqueología ka 
etnohistoria petu ñi akunun kake tripa mollfuñche. Sociedad 
mapuche prehispánica: kimün, arqueología y etnohistoria”. En 
¡Allkütunge, wingka! ¡ka kiñechi! Ensayos sobre historias mapuche. 
Temuco. Ediciones Comunidad de Historia Mapuche.

Nahuelcheo, Y. 2024. “La püñeñelchefe predijo mi destino y 
mi contribución a la comunidad”. En Antilao, E. (Comp.) Wirrar 
pu trabajadoras ka trabajadores sociales mapuche wallmapu mu. 
Ediciones UC Temuco.

Ñanculef, J. 2016. Tayiñ Mapuche Kimün. Santiago. Editorial 
universitaria.

Panikkar, R. 1982. “¿Es occidental el concepto de derechos 
humanos?” Diógenes 120: 85-116.

Paredes-Pinda, A. 2013. Epu rume zugu rakizuam: Desgarro 
y florecimiento. La poesía Mapuche entre lenguas. Tesis Doctoral. 
Universidad Austral de Chile.

______. 2018. “La pluma del picaflor del agua”. En García-
Mingo, E. (Ed.) Zomo newen. Relatos de vida de mujeres mapuche 
en su lucha por los derechos indígenas. 175-204.

Pereyra, E. y Paez, R. 2017. “El trabajo Social y los desafíos 
de una praxis anticolonial”. Trabajo social y decolonialidad. 
Epistemologías insurgentes para la investigación en lo social, 201-
225. 

Quijano, Aníbal. Julio de 2000. “Colonialidad del poder, 
eurocentrismo y América Latina”. En La colonialidad del saber: 
eurocentrismo y ciencias sociales. Perspectivas Latinoamericanas. 
Edgardo Lander (comp.) CLACSO, Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales, Buenos Aires, Argentina. 201-246. 

Quintriqueo, S. Quilaqueo, D., y Torres, H. out./dez. 2014. 
“Contribución para la enseñanza de las ciencias naturales: saber 
mapuche y escolar”. Educ. Pesqui., São Paulo, 40 (4): 965-982. 

Rain, A., y Muñoz, G. 2017. “Epistemología mapuche e 
intervención comunitaria: aportes a la justicia cognitiva desde el 
trabajo social”. En Trabajo social y descolionalidad. Epistemologías 



177

Repensar el mundo desde un mapudigma: La construcción sociocultural de la realidad desde el mapuche kimün

insurgentes para la intervención en lo social. Mar del Plata: 
EUDEM, 322-348.

Rivera Cusicanqui, S. 2018. Un mundo ch’ixi es posible. 
Ensayos desde un presente en crisis. Buenos Aires: Ed.Tinta 
Limón, 176p.

______. 2010. Ch’ixinakax utxiwa. Una reflexión sobre prácticas 
y discursos descolonizadores. Buenos Aires: Ed. Tinta Limón, 80p.

______. 1984. Oprimidos, pero no vencidos. Luchas del 
campesinado aymara y qhechwa 1900-1980. La Paz: La mirada 
salva-je.

Salas, R. 2005. Ética intercultural: (Re) Lecturas del 
pensamiento latinoamericano. Santiago: UCSH.

Shiva, V., y Shiva, K. 2020. Unidad versus el 1%. Rompiendo 
ilusiones, sembrando libertad. Lom Ediciones.

Suárez, P. 2019. Intervención social. Ensayo crítico 
decolonizador y radical. Editorial Espacio

Tuhiwai, L. 2016. A descolonizar las metodologías: 
investigación y pueblos indígenas. Santiago, Chile: Lom ediciones.

Vivero, L. 2016. “El trabajo social en la era neoliberal. Desafíos 
para una neo-reconceptualización”. En Vidal, p. (Cord.), Trabajo 
social en Chile. Un siglo de trayectoria. 175-196. Valparaíso. 
Editorial Ril.

______. 2022. “El reposicionamiento del sujeto histórico 
popular. Una interpelación al Trabajo Social”. En Luis Vivero 
Arriagada, El Trabajo Social frente a las actuales crisis socio-
políticas. Debates para un nuevo proyecto disciplinario. 19-42.  
Valparaíso. Editorial Ril/Ediciones Universidad Católica de Temuco.

______. 2023. “Antonio Gramsci: Conceptos fundamentales 
para una práctica socio-política del Trabajo Social”. En Luis 
Vivero Arriagada, Gramsci y la filosofía de la praxis. Aportes para 
un proyecto ético político del trabajo social. 13-96. Buenos Aires. 
Editorial CLACSO/Ediciones Universidad Católica de Temuco.



178

Revista Austral de Ciencias Sociales 48: 161-177, 2025


