
163

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Fecha recepción 01-03-2025
Fecha aceptación 16-10-2025 ARTÍCULO

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025 
DOI: 10.4206/rev.austral.cienc.soc.2025.n49-08

Las composturas:  
un ritual agro-religioso que promueve la comunión 

entre los Lencas de la Campa - Honduras*

Composures:  
an agro-religious ritual that promotes communion 

among the Lencas of La Campa - Honduras

Silvia Margarita Reyes Corea**
Diego Hernán Varón Rojas***

Resumen 

El objetivo de este artículo es comprender el ritual agro-religioso de las composturas, practicado 
entre campesinos del municipio de La Campa, en el occidente de Honduras. Si bien estos rituales 
fueron estudiados por Anne Chapman, uno de los aportes se presenta desde la perspectiva de 
sociabilidad propuesta por George Simmel, para entender las razones que la comunidad le asigna, 
generando continuidad a esta tradición de origen Lenca. A nivel metodológico se realizó observación 
participante durante el año 2023. Se logró concluir que, durante este ritual, las formas ganan vida 
propia, liberándose de los contenidos. Las interacciones sociales, en alguna medida, rompen con la 
razón instrumental, y se crean lazos que favorece el reconocimiento de sí mismo en el otro. Esto ha 
permitido la preservación del ritual a través de generaciones, ya que la compostura, permite revivir el 
placer de pertenencia a la comunidad.

Palabras clave: ritual agro-religioso, compostura o pago, sociabilidad, La Campa, Honduras.  

* Este artículo hace parte de los resultados del Grupo de Investigación Científica en Desarrollo Territorial con Identidad Cultural avalado por la
Dirección de Investigación Científica, Humanística y Tecnológica (DICIHT – UNAH), expediente número GI-2015-005

** 	 Universidad Nacional Autónoma de Honduras. Integrante grupo de trabajo Clacso: fronteras, regionalización y globalización, silvia.reyes@unah.edu.hn,  
ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-5426-0113.

*** 	 Universidad Icesi (Cali – Colombia). Integrante grupo Nuevo Pensamiento Administrativo. Grupo de trabajo Clacso: fronteras, regionalización y 
globalización, diegovaron721@yahoo.es, ORCID ID: https://orcid.org/0000-0001-7167-094X

mailto:mailto:silvia.reyes%40unah.edu.hn?subject=
https://orcid.org/0000-0001-5426-0113
mailto:mailto:diegovaron721%40yahoo.es?subject=
https://orcid.org/0000-0001-7167-094X


164

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Abstract

The objective of this article is to understand the agro-religious ritual of compostura, practiced among 
peasants in the municipality of La Campa, in western Honduras. While these rituals were studied by 
Anne Chapman, one of the contributions presented here is from the perspective of sociability proposed 
by George Simmel, to understand the reasons the community assigns to them, thus ensuring the 
continuity of this Lenca. At a methodological level, participant observation was carried out during 
the year 2023. It was concluded that, during this ritual, the forms take on a life of their own, freeing 
themselves from the contents. Social interactions, to some extent, break with instrumental reason, and 
bonds are created that foster self-recognition in the other. This has allowed the ritual to be preserved 
to across generations, since “compostura” allows for the rekindling of the pleasure of belonging to the 
community.

Key words: agro-religious ritual, composure or payment, sociability, La Campa, Honduras.

1. Introducción 

Los rituales agrícolas y religiosos han sido ampliamente estudiados en América Latina. Se analizan 
las relaciones entre los rituales ancestrales de siembra y cosecha, que constituyen expresiones de 
identidad cultural entre estos pueblos (Chicaiza 2021; De Munter & Bustos 2022; Marinangeli & Páez 
2023). Muchos de los ritos de sanación indígena contemporáneos, se caracterizan a menudo por ser 
derivaciones del “sincretismo religioso” que cuentan con diversos orígenes (Alvarado 1995; De Vidas 
2019; Rojas 2023; Saavedra & Bernal 2023). Algunos estudios detallan las composturas como uno de 
los rituales mesoamericanos practicado por los Lencas en el que se resalta su valor histórico (Joyce 
& Sheptak 2022), o como expresión de la resistencia espiritual (Maher 2019). 

Además de las composturas, hay otros dos elementos actuales que caracterizan a los Lencas: la 
producción y comercialización de artesanías (Hasemann 2022); así como la emigración masiva de 
hombres, dejando la responsabilidad de la producción agrícola en manos de las mujeres (Lamiño et 
al. 2022). Honduras ha vivido en relativa calma, con algunos brotes de violencia en los últimos años. 
Crímenes como el de la lideresa Lenca Berta Cáceres (Lakhani 2020; Tapias 2023), asesinatos a 
indígenas Lencas ubicados en diversas regiones del occidente (DeLugan 2020), o los análisis sobre la 
violencia entre los años 2008 y 2018 (Landa et al. 2020), son significativos en la revisión de la literatura. 

Diversos son los referentes teóricos para los estudios sociales de los rituales. La perspectiva de 
sociabilidad propuesta por George Simmel (1986 y 2002) aporta comprensión al significado de las 
interacciones sociales que permiten la conformación de la sociedad. Si bien la perspectiva de George 
Simmel ha sido ampliamente estudiada en la actualidad, a partir de su propuesta dialéctica centrada 
entre forma y contenido (Lizardo 2019; Bueno 2020; Vernik 2020; Fellmann 2021; Quiroa 2023). Se 
presenta una gran ausencia de estudios que comprendan la continuidad de los rituales hondureños, 



165

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

particularmente en comunidades campesinas de tradición Lenca. La obra de Simmel (2006) se 
complementa con los trabajos de Marcel Mauss, Mircea Eliade, René Girard, Michael Maffesoli, Mariza 
Peirano, entre otros. 

Las raíces históricas de las composturas datan del período prehispánico mesoamericano. Actualmente 
su celebración constituye una manifestación y transmisión de su cosmogonía. Activa mecanismos de 
acción colectiva que contribuye a reforzar los lazos de familiaridad y pertenencia entre los integrantes 
de las comunidades indígenas que las practican. Sin embargo, a lo largo del tiempo este ritual ha 
sufrido cambios producto de las interacciones y tensiones con otros grupos. Durante la colonia, los 
españoles de forma consciente y deliberada, impusieron una ideología y normas de comportamiento, 
transmitidas a través de la enseñanza del cristianismo católico. 

Su naturaleza adaptativa se manifiesta mediante la combinación de elementos de la ritualidad 
prehispánica, con representaciones y símbolos del catolicismo. A partir de las últimas dos décadas 
del siglo pasado, se sumó la influencia ejercida por un sinnúmero de iglesias protestantes, que a través 
de estrategias de evangelización como “sin paganismos”, y utilizando diversas formas de difusión, 
modificaron también la práctica del ritual de las composturas o pagos. A esto se le añade, que la 
influencia del sistema capitalista ha transformado la reciprocidad, por nuevas prácticas centradas en 
el consumo. 

Al revisar la literatura, se identifica que Anne Chapman (1982 y 1985) es una de las pioneras en 
indagar el papel de las composturas. Es difícil referirse a estas sin considerar su contribución teórica 
y metodológica. Los aportes son el resultado de un trabajo de campo realizado en muchas estancias, 
con duración variable, desde el año 1965 hasta 1982. Ella trabajó con setenta y seis informantes, 
hombres y mujeres de varias comunidades del occidente de Honduras, produciendo etnografías 
detalladas y diversas. El registro de muchos relatos y prácticas rituales le permitió determinar que las 
tradiciones no necesariamente obedecen a patrones normativos rígidos, lo que significa, que no son 
totalmente homogéneos o unívocos.  

En los dos libros de su obra “Los hijos del copal y la candela” (1985 y 1992), Anne Chapman explica 
que el copal hace alusión a lo indígena y la candela a la influencia hispánica, ambos elementos 
utilizados en las composturas o pagos. Lo describe como un espacio que evoca, por una parte, a los 
antiguos ofrecimientos de sacrificios de aves practicados ante los “dueños” o deidades que controlan 
las fuerzas de la naturaleza (tierra, agua, aire, sol, etc.); y por otra, a las plegarias expresadas a través 
de los rezos, al dios judeocristiano, a la virgen y a los santos de la Iglesia católica, para pedir favores 
y beneficios. 

Para realizar la presente investigación, se utilizó la observación participante con el fin de comprender 
las acciones y las representaciones de los organizadores del ritual y el sentido que ellos le atribuyen a 
esta experiencia. El primer acercamiento se hizo a través de conversaciones con el pagador. También 
se realizó un segundo encuentro para conocer al rezador y la madrina del ritual, momento en el que 



166

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

se concertó el día, lugar y obtención de los materiales necesarios para su realización. Además, se 
aprovechó este espacio para desarrollar la primera entrevista semiestructurada. 

En un segundo momento se utilizó la técnica de observación participante durante el desarrollo del 
ritual, a excepción de las actividades que eran propias del pagador, rezador y madrina; por ejemplo, 
la entrega de materiales, elaboración de las velas, esparcimiento de incienso e invitación al ritual. 
Circunstancia que se aprovechó para observar los acontecimientos y tomar algunas fotografías. Al 
finalizar se entablaron conversaciones con el rezador y la madrina, en esta ocasión la temática estuvo 
orientada hacia la efectividad del ritual y la frecuencia con que se realiza en la actualidad.

El objetivo de este artículo es comprender cómo el ritual de las composturas, estrechamente 
relacionado con el ciclo agrícola, los fenómenos naturales, los animales y otros elementos del entorno, 
dota de significado, consagra valores y establece un vínculo profundo con los componentes de la 
cultura material y espiritual de los campesinos en el municipio de La Campa - Lempira, al occidente 
de Honduras. Además, se analiza cómo este ritual continúa favoreciendo la unificación y la superación 
de contrariedades entre los pobladores, convirtiéndose en prácticas que permiten la socialización y 
la sociabilidad. 

¿Por qué el ritual de la compostura o pago continúa practicándose por las comunidades campesinas 
de tradición Lenca, y de qué manera favorece la sociabilidad entre los participantes? Para responder 
esta pregunta, el artículo se divide en cuatro partes. En la primera, se presenta la discusión teórica 
para el análisis de la compostura siguiendo las ideas de George Simmel en situaciones rituales. En el 
segundo, se explica el contexto geográfico e histórico en el que se ubica el ritual de la compostura 
en el municipio de La Campa. En el tercero, se realiza un análisis historiográfico de los Lencas desde 
la época colonial hasta finales del siglo pasado. Posteriormente, en los resultados, se presenta la 
etnografía del ritual de la compostura y su análisis, considerando sus formas y contenidos en la 
actualidad. Por último, se incluyen las consideraciones finales que permiten suportar la idea que la 
eficacia simbólica de las composturas se debe al vínculo entre forma y contenido, lo que ha permitido 
su prolongación en el tiempo. 

2. El ritual como mecanismo de socialización 

Distintos son los referentes teóricos para estudiar los rituales. Entre las figuras más representativas 
se encuentran Marcel Mauss, Mircea Eliade, René Girard, Michael Maffesoli, Mariza Peirano, entre 
otros. El ritual sirve para crear una estructura social cohesionada y propicia la interacción entre los 
participantes, por lo tanto, puede ser considerada un espacio de socialización (Simmel 2006). En la 
interacción un individuo es influenciado por otros, pero al mismo tiempo influye en los otros, teniendo 
como resultado una relación de intercambio. La reciprocidad es importante para conseguir la unidad 
o cohesión, afirma George Simmel (1986), puesto que permite mantener las interacciones sociales y 
con esto la sociedad misma (Ospina 2021). 



167

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Hablar de rituales no solamente implica interacción. Los rituales según Peirano (2003) también 
comunican, hacen, modifican y transforman. Para Tambiah (1998) el ritual es un sistema cultural de 
comunicación simbólica. Está constituido por secuencias ordenadas y estandarizadas de palabras 
y actos. La acción del ritual es performativa y frecuentemente es expresada a través de múltiples 
medios. Siguiendo a Peirano, su eficacia radica en lo que se dice se hace, y por el hecho de utilizar 
varios medios de comunicación, los participantes experimentan intensamente el performance 
(Peirano 2001). Además, los valores transmitidos durante la acción, tienen un alto impacto entre los 
participantes (Reyes 2016 y 2020). 

Simmel (1986 y 2002) en su teoría de la sociabilidad, definió a la sociología como la ciencia de los 
procesos y las formas de interacción al interior de las sociedades. Se centró en los estudios de nivel 
micro, alejándose de la tendencia de la época que incluía la realización de estudios macros. Analizó los 
fenómenos sociales y culturales en términos de “formas” y “contenido” con una relación transitoria, 
pero también desde el contexto. En ese sentido, explica los fenómenos sociales considerando dos 
elementos inseparables: las formas y los contenidos. La sociedad no es estática, sino un proceso de 
asociación. La sociedad existe mientras los individuos interactúan, de forma que el cambio social 
ocurre cuando cambian las formas de interacción. 

El contenido “es todo cuanto existe en los individuos, instintos, intereses, fines, inclinaciones” (Simmel 
2006: 60). Es inherente al individuo permitiéndole generar acciones sobre otros y al mismo tiempo, 
recibir el efecto de esas acciones. El autor aclara que las motivaciones que impulsan a la acción 
individual, por sí mismas no tienen un carácter social, este se forja o emerge en el momento en que 
comienza la interacción. En este caso sería antes y más aún, durante el ritual. Los individuos, al 
intercambiar bienes o servicios, establecen relaciones de interdependencia. Este tipo de interacción 
social en el mercado, crea una “red de relaciones” que une a los individuos, aunque de una manera 
impersonal y en el capitalismo, mediada por el dinero.

Las formas o maneras de interacción entre los individuos, son el medio por el cual los contenidos 
alcanzan la realidad social, o sea, se concretizan como tal. Es la estructura o patrón relacional que 
adopta la interacción. Puede ser de supraordinación o subordinación, competencia o conflicto, 
intercambio o jerarquía, socialización y sociabilidad. Es el momento en que las formas ganan vida 
y “son liberadas de los contenidos”, empiezan a existir por el placer de la relación (Simmel 2006: 
168). La socialización es un proceso mediante el cual se genera una influencia recíproca entre 
individuos. También la entiende como un intercambio de saberes y experiencias cuyos fines pueden 
ser económicos, políticos, religiosos, culturales. Simmel distingue socialización de sociabilidad. 

Para que la sociabilidad se produzca, es necesario que los individuos además de estar asociados 
por contenidos específicos, se relacionen en función de “un sentimiento y satisfacción reciproca 
de estar socializados” (Simmel 2006: 168). En otras palabras, para que la interacción se convierta 
en sociabilidad, es necesario que los individuos experimenten un bienestar en esa socialización 
(Romeu 2019). Esto es lo que se percibe en los participantes de un ritual. Al finalizar salen más 



168

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

fortalecidos como comunidad. Si la sensación es experimentada solo por un individuo, para Simmel, 
es simplemente una interacción. 

El análisis del sociólogo George Simmel (2006), se complementa con los estudios sobre rituales que 
los antropólogos Peirano, Tambiah y Girard han desarrollado. Para Peirano (2000, 2001 y 2003) el 
estudio de los rituales es un tema clásico en las ciencias sociales. Profundizó en esta temática al hacer 
un análisis detallando el camino recorrido por otros. Traza una genealogía de los debates planteados 
por diferentes intelectuales. La propuesta de Tambiah (1998) considera que los rituales implican una 
relación recíproca entre palabras y acciones, o entre las dimensiones de vivir y pensar. En ellos se 
resuelven conflictos o desacuerdos, se transmiten conocimientos y se revelan cosmologías. En el 
ritual aparecen reinventados, ordenados y reordenados aquellos elementos existentes de la sociedad 
(Peirano 2001).

Siguiendo a Girard (2023) el sacrificio ritual fue ampliamente aceptado en sociedades tradicionales. 
Está presente en diversos pasajes bíblicos, en crónicas y representaciones de comunidades 
mesoamericanas. La función social se orientaba a contener la violencia. Poco a poco la víctima 
sacrificial fue desplazando el sacrificio de las personas por los animales. Dios le pide a Abraham que 
sacrifique a Isaac, su único hijo. En el momento en que el patriarca va a materializar su acción, un ángel 
le señala que su obediencia ha sido confirmada, y a cambio le propone el sacrificio de un cordero. En 
la actualidad, algunos rituales como las composturas que incluyen el sacrificio de animales. Existen 
investigaciones que ponen en dialogo diversos sacrificios, para lograr la sociabilidad y la convivencia 
humana (González & Wuest 2022).   

3. Contexto geográfico e histórico

La Campa, es un municipio del occidente de Honduras, perteneciente al departamento de Lempira. 
Se encuentra localizado a 16 kilómetros de la cabecera, la ciudad de Gracias. Su nombre se debe a 
la expresión utilizada por los antiguos habitantes que trabajaban en las minas, quienes al observar 
que iba a llover o caía la tarde, manifestaban: ¡Vamos a acampar! para referirse a descansar o 
protegerse de la lluvia. Otras versiones indican que el nombre obedece al apellido de un teniente del 
ejército hondureño que vivió en este lugar. Pero entre los indígenas, el lugar ubicado entre los cerros 
denominados “Cincinera” y “Santo Tomás”, era conocido con el nombre de Tecauxinas (Palacios y 
Flores 2012; Secretaría de Gobernación, Justicia y Descentralización 2022). 

Los registros históricos indican que La Campa fue inicialmente constituida como un pueblo de 
indios encomendados. Para 1536 don Pedro de Alvarado realizó el primer repartimiento de tierras e 
indígenas entre los encomenderos españoles; resultando beneficiado don Marcos Cana, con 20 indios 
provenientes de La Campa (Colosuca 2011). Adquirió oficialmente la categoría de municipio el 18 de 
enero de 1921, durante el mandato del presidente Rafael López Gutiérrez. Este municipio cuenta con 
una población que mayoritariamente se autodefine como Lenca. A partir de sus investigaciones Anne 



169

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Chapman propuso la expresión “campesinos de tradición lenca”11, para referirse a los indígenas que, 
a partir del periodo colonial, fueron llamados “indios lencas”, por tratarse “no tanto de un grupo étnico 
sino de comunidades y aún familias aisladas que conservan y elaboran una tradición” (Chapman 
1985: 13). Los cambios en el tiempo, se detallan en la Figura 1. 

En la actualidad su extensión territorial es de 108,3 km2. Limita al norte con los municipios de Gracias 
y Belén; al sur con San Andrés y Santa Cruz; al este con el municipio de Belén y el departamento de 
Intibucá y al oeste con los municipios de San Manuel Colohete y San Sebastián, como se aprecia en 
la Figura 2. El pueblo de La Campa está ubicado en las faldas de una colina, rodeado de montañas 
cubiertas de bosques de pino, lo que produce un clima agradable durante todo el año, y frio durante 
los meses de noviembre a enero. Sin embargo, la crisis climática ha generado trasformaciones en las 
dos estaciones, que anteriormente se podían identificar con claridad. 

Figura 1. Trayectorias de los Lencas en La Campa

Fuente: Elaboración propia a partir de Chapman (1985).

3.1. Población y situación socioeconómica 

El municipio está conformado por 7 aldeas2, 49 caseríos y la cabecera municipal que lleva el mismo 
nombre. Según el último censo, la población era de 6.515 habitantes (INE 2013). Tomando la proyección 
al año 2022, la población se calculó de 8.660 habitantes (INE 2016). Siguiendo la clasificación por 
género, 4.316 serían hombres y 4.344 mujeres, representando el 49.82% y 50.16% respectivamente. 
La densidad poblacional se ubica en 79.96 habitantes por km. De acuerdo con la distribución por 
grupos etarios, se estimó que la población de adultos tendría un 55.79%, los niños representarían el 
39.80%, y la tercera edad un 4.41%. Estos datos se consignan en la Tabla 1, dejando entrever que, 

1	 Durante el trabajo de campo, se evidenció que muchas personas se autodenominaban campesinos, debido a la caracterización generada por la 
investigadora. Si bien el concepto presenta discusión frente a las categorías sociales de comunidad indígena y campesinado, la influencia marxista 
preponderante en esta discusión, permite desplazar el análisis sobre la propiedad de la tierra como un medio de producción, y actualmente 
se incluye en expresiones como: campesinos sin tierras; cultivadores; trabajadores rurales; agricultores de subsistencia y semi-subsistencia; 
agriculto-res sedentarios y trashumantes; indígenas campesinos y neo-campesinos (Varón 2022a y 2022b).

2	 Estas son Cruz Alta, Tontolo, Mataras, Mezcalillo, Apangual, Cañadas y Nueva Esperanza.



170

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

por cada adulto en edad de trabajar, existen 7 personas dependientes. La tasa de dependencia puede 
variar de acuerdo con el trabajo o la región geográfica. En la zona rural, los menores de edad participan 
apoyando en las labores del hogar, y los adultos mayores están involucrados en actividades agrícolas.

Estas proyecciones de la población seguramente no se ajustan a la realidad, si se tiene en cuenta 
la migración de la región y el país. Son muchos los connacionales que se han unido a las múltiples 
caravanas desarrolladas antes y después de la pandemia del Covid-19 (López 2021). Las temporadas 
de huracanes, el aumento de la pobreza e inequidad, la falta de transparencia en la asignación de 
recursos, la violencia sistémica, entre otras situaciones, han generado estos desplazamientos (Varón 
& Reyes 2021 y 2023), que también afectan a municipios como La Campa. 

Figura 2. División política del departamento de Lempira - Honduras

Fuente: Elaboración propia a partir del Instituto Geográfico Nacional de Honduras (2023).



171

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Tabla 1. Distribución porcentual de la población de La Campa para el año 2018, 
según grupos de edad

Grupos de Edad Población
De 0 – 14 años 
De 15 – 65 años 
66 años y + 

39.80%
55.79%
4.41%

Total 100%

Fuente: INE, 2016.

En el 2009 La Campa presentó un Índice de Desarrollo Humano (IDH) de 0.522, incrementándose 
levemente en el 2019 a 0.525 (PNUD 2022). Al comparar estos índices con el nacional que es de 
0.705, y el departamental de 0.592, es evidente que el municipio se encuentra en un nivel de desarrollo 
inferior, como se muestra en la Tabla 2. Si bien estos índices miden el desarrollo a nivel urbano, la 
gran mayoría de la población se concentra en el área rural. Históricamente se han dedicado a la 
agricultura de subsistencia, especialmente a la siembra de maíz, frijol, caña de azúcar, entre otros; 
aunque los habitantes comentan que en los últimos años la producción y la diversidad se ha reducido 
considerablemente. 

Otro renglón económico se soporta en la elaboración de artesanías, específicamente a partir del barro. 
Es la principal materia prima para fabricar utensilios de cocina, además de tejas y ladrillos usados en la 
construcción de viviendas. Chapman (1985) constató esta característica al señalar que existen “verdaderas 
especialistas en La Campa y Santa Cruz, Lempira” (21). Similar comentario expresa Newson (1992) y 
Hasemann (2022), sosteniendo que las artesanías de los Lencas estaban mucho más desarrolladas, 
si se compara con otros grupos ubicados al oriente de Honduras. Otras investigaciones abordan los 
saberes construidos en la cotidianidad por estudiantes de los centros educativos de La Campa –  
Honduras, donde priman actividades económicas como la producción cafetera y la alfarería (Reyes 2022).  

Tabla 2. Comparación del IDH a nivel municipal, departamental y nacional.

Región Índice de Desarrollo Humano
La Campa 0.525
Lempira 0.592
Honduras 0.705

Fuente: Elaboración propia a partir de los datos del PNUD, Índice de Desarrollo Humano 2022.



172

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Los ingresos del municipio, así como el de sus pobladores se han incrementado levemente, debido 
a la diversificación del turismo durante la última década. Esta actividad ha permitido que La Campa 
alcance una creciente notoriedad a nivel nacional, atrayendo a turistas interesados en sus artesanías 
y el canopy (o tirolesa), considerado actualmente el más alto de Honduras. También se ha evidenciado 
un mayor interés por parte de agencias turísticas en aprovechar económicamente la riqueza cultural 
y natural de este municipio. 

3.2. Herencia prehispánica

Gran parte de la población de La Campa son originarios de este municipio, que en su mayoría 
afirman ser “descendientes” de los Lencas. Han incorporado varios elementos culturales que han 
ido cambiando producto de las interacciones y tensiones entre individuos y grupos, por haber estado 
en contacto permanente, al principio con los conquistadores españoles y en la actualidad con la 
población mestiza. Sin embargo, aún mantienen algunas características que reflejan la herencia de sus 
antepasados Lencas. Por ejemplo, continúan elaborando artesanía usando sus técnicas tradicionales, 
practican algunas ceremonias religiosas de sus antepasados y dominan las técnicas agrícolas para la 
siembra de maíz, frijol, chipilín, ayote y otros (Herranz 1990; Rivas 1993). 

Los Lencas son uno de los nueve grupos indígenas y afrodescendiente que habitan Honduras. Este 
término es utilizado para designar a varios pueblos del occidente. Según Chapman (1985) la primera 
mención de la palabra Lenca aparece en los documentos escritos por Fray Francisco Vázquez, que 
datan entre los años 1714, casi dos siglos después del descubrimiento de Honduras. También es muy 
común encontrar en las investigaciones realizadas por historiadores hondureños, que el término fue 
acuñado por el investigador Ephraim George Squier, quien recorrió el país en 1853 y escuchó que los 
indios de Guajiquiro (ubicados en el actual departamento de La Paz), llamaban a su lengua “Lenca” 
(Herranz 2018 y 2019). Al encontrar semejanzas lingüísticas con otros pueblos de la zona, Squier 
consideró conveniente denominarlos con este nombre.  

A inicios del siglo XVI, los Lencas estaban distribuidos en la región del centro-sur y occidente de 
Honduras, así como parte del territorio de El Salvador. Su forma de organización social era el cacicazgo 
y, por tanto, eran pobladores habituados a conformar grupos sedentarios con figuras de autoridad 
estables (Herranz 1987; Newson 1992). No constituían una unidad centralizada, sino más bien un área 
geográfica con pueblos independientes entre sí, hablantes de una lengua común. Chapman (1985), 
especifica que existen registros desde el siglo XVI, de la ocupación de pobladores Lencas en los 
territorios que actualmente se llaman los departamentos de Lempira, Intibucá, La Paz, Santa Bárbara, 
Comayagua y Francisco Morazán, distribuidos en pequeñas comunidades.

Hacia 1536, en el contexto de la conquista, el pueblo Lenca demostró resistencia frente a la embestida 
española. Liderados por el cacique Lempira o Entepica, se organizaron todas las comunidades que en 
ese entonces se encontraban dispersas. Su consigna era hacerle frente a la conquista encabezada por 
Francisco de Montejo. Las crónicas de la época resaltan la figura heroica de Lempira, líder guerrero 



173

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

de los indígenas, así como las dificultades de acceso para los invasores por el relieve montañoso del 
territorio. Sin embargo, los pueblos Lencas quedaron finalmente sometidos en 1537 con la muerte de 
su líder (Chapman 1985 y 1992). Este evento marcó el inicio de la instauración del régimen colonial, 
caracterizado por la esclavitud, la desarticulación de los patrones de asentamiento indígenas y un 
dramático descenso demográfico de las poblaciones nativas. 

La consiguiente colonización generó la reubicación forzada de la población Lenca, en asentamientos 
que los españoles denominaron “pueblos de indios”. La estructura y organización de estas aldeas 
respondía a una doble motivación estratégica: asegurar la mano de obra indígena y facilitar la labor 
de adoctrinamiento religioso. La reubicación no fue solo un cambio geográfico, sino una estrategia 
de “ordenamiento” espacial, fundamental para controlar a los pueblos sometidos. Este proceso 
les permitió proyectar e inculcar nuevos valores y normas, reflejando el carácter pedagógico del 
ordenamiento espacial, tal como lo describe Bourdieu (1998).

Con este ordenamiento y la concentración forzada de los indígenas, se crearon núcleos aislados, y por 
consiguiente desarticularon la unidad política y cultural de los pueblos indígenas de Honduras. Esto 
permitió que la cultura española permeara con mayor facilidad a la población indígena, dando lugar al 
surgimiento de una religiosidad popular de carácter sincrético, combinando elementos prehispánicos 
y la doctrina cristiana. El nuevo sistema de organización política, al que los indígenas fueron obligados 
a participar mediante la creación de “los cabildos de pueblos de indios”, tenían la misma estructura y 
funcionamiento que los ayuntamientos de las ciudades hispanas. El objetivo fue reafianzar la autoridad 
de los caciques indígenas con el fin de que estos aseguraran el cumplimiento de las normativas 
castellanas, el pago en tiempo y forma del tributo requerido. Lo anterior a cambio de privilegios y 
exenciones para los líderes indígenas y sus familias (Chaverri 1992).

En las reducciones solo podían residir indígenas, pero muy pronto se asentaron en ellas mestizos y 
mulatos, lo que complejizó las interacciones sociales. La lengua, la religión, la vestimenta, los patrones 
familiares y relaciones de parentesco, así como muchos elementos culturales de los castellanos, pronto 
fueron desplazando a los locales. Por ejemplo, el idioma Lenca, que había sido el más difundido e 
importante de la zona central, desapareció gradualmente, al extremo que hoy es una lengua muerta 
(Herranz 2018), al igual que la chorotega y el pipil. 

Es importante considerar que la reubicación territorial de los Lencas, bajo esa forma de administración, 
les permitió reconfigurarse como pueblo y reincorporar poco a poco sus creencias, ritos, costumbres 
para emerger como un pueblo con características diferenciadas del resto de la población hondureña. 
En opinión de Chapman (1985), estas expresiones son los componentes que caracterizan la 
personalidad cultural de estas comunidades. De acuerdo con Barahona (2009) “los lencas viven en 
aproximadamente cien comunidades en los departamentos del Intibucá, Lempira y La Paz, contando 
con una población cercana a los cien mil habitantes” (88). Al comparar los datos presentados por 
Chapman, Newson y Barahona, en medio siglo de investigaciones, la presencia de los Lencas se ha 
concentrado en el occidente de Honduras. 



174

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Se deben considerar las implicaciones que entran en juego, al determinar quién puede considerarse 
Lenca, así como “la autoidentificación” con que los pobladores expresan su sentido de pertenencia. 
Actualmente, la población Lenca de La Campa muestra un alto grado de interacción con la cultura 
mestiza, sin embargo, se resiste a desaparecer como pueblo culturalmente diferenciado. A pesar de la 
desvalorización y el desprecio que históricamente han sufrido sus costumbres y rituales, se continúan 
practicando. La presión ha sido ejercida inicialmente por la iglesia católica, y en tiempos resientes 
por las protestantes, las cuales se han sumado a una campaña de desprestigio y prohibición de sus 
creencias y prácticas rituales ancestrales. 

Las composturas son rituales agro-religiosos que se han practicado desde la antigüedad y se perpetúan, 
“desde que se sembró y botó [tiró] el maíz por primera vez” (Chapman 1992: 96). Aparentemente se ha 
practicado como estrategia para mejorar la producción agrícola en una zona de vocación forestal. La 
tierra es poco fértil. Contribuye a su desgaste, la quema y roza, técnicas agrícolas que han utilizado 
las poblaciones indígenas desde antaño. Estas comunidades han buscado diversas estrategias para 
lograr una mayor producción, entre otras, el trabajo colectivo, la mano vuelta y el pago. 

4. Forma y contenido en el itinerario del ritual

Es importante mencionar que el ritual lo realizan sin contar con la autorización de la Iglesia católica o 
evangélica, pero utilizan elementos cristianos junto a sus sistemas de valores indígenas. Es dirigido 
por un especialista denominado rezador, su asistente a quien se le llama “madrina”, el dueño de la 
compostura y sus invitados3, humanos y no humanos, estos últimos son espíritus protectores de los 
lugares o elementos que quieren proteger. En este sentido el ritual puede ser dedicado a la protección 
de la tierra, el barro, las fuentes de agua, los animales, las plantas, entre otros. 

Si bien la práctica de este ritual ya no es de carácter público4 como era en la antigüedad, los pobladores 
de La Campa saben que se realiza en el plano doméstico, por tanto, reconocen con cierta facilidad a los 
rezadores o sabedores del ritual. Siguiendo a Simmel (2006), este cambio es el resultado dinámico de 
las tensiones y conflictos con diversas iglesias. En coherencia con los datos estadísticos presentados 
anteriormente, los organizadores y participantes son de todas las edades, incluyendo mayores que 
superan los 66 años. Para los visitantes o recién llegados, es un tema que no se aborda abiertamente, 
sino hasta que se tiene cierta “confianza”. El concepto de “extraño” como figura analítica en la obra 
de Simmel, pone en evidencia la separación entre quien pertenece o no al grupo, y, por tanto, puede 
“participar” del ritual.
 

3	 Antiguamente a los invitados se les llamaba gente común.
4	 Anne Chapman señala que las ceremonias de carácter público se celebraban en los cabildos indígenas, en los centros de las poblaciones. Eran 

organizados por la jerarquía religiosa indígena llamada Auxiliaría de la Vara Alta de Moisés.



175

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Conocer a don Justino Pérez, una persona influyente en el municipio, facilitó conversar sobre el tema. 
Él tenía planes de realizar un pago que se había postergado, pero manifestó que era el momento 
adecuado para realizarlo. El primer paso fue contactar a don José como rezador y a su esposa doña 
Manuela como madrina, para que fueran ellos los que dirigieran el ritual5. Este detalle permite centrar 
el análisis en la estructura social, particularmente con el concepto de forma. Inicialmente se establece 
la “diada” mediante el intercambio establecido entre el pagador y el rezador. Se mantiene un alto 
grado de individualidad para no ser considerados estrictamente un grupo. 

La forma se complejiza en el momento que se desarrolla el ritual. Con el rol de la madrina, la estructura 
genera un cambio radical en la interacción. Al transformarse en “triada”, “los sujetos dejan parcialmente 
su razón de ser individual y pasan a formar parte de un grupo” (Ritzer 2001: 276). La madrina puede 
fungir como árbitra o mediadora, y puede llegar a usar los conflictos que se deriven entre el pagador 
y el rezador para su interés individual, o como ocurrió en el ritual, para generar el bienestar del grupo. 
Simmel señala que el matrimonio es “la forma socia más íntima” (Rizo 2006: 277). Aplicado al caso, 
el rezador y la madrina sostienen un matrimonio, por lo que, si existiese un conflicto, ella se inclinaría 
por su pariente.  

Seguidamente se procedió a recolectar los materiales: para asegurarse que fueran los correctos y 
completos, el rezador y la madrina se encargaron de ello. Entre los materiales necesarios estaba un 
libro de oraciones católicas, que, según el rezador es un compendio de la historia sagrada, donde 
se describe con pequeños relatos e ilustrado con muchas imágenes los eventos importantes de la 
creación del mundo. Un pedazo de cáñamo, que serviría para la elaboración de las candelas, el que no 
tenía más de un metro de extensión. Una cruz de madera de 45 centímetros de alto, con la imagen de 
Jesucristo también esculpida en madera. Era notorio su uso, porque los bordes estaban desgastados, 
el barniz opaco, compensado con los finos acabados de la escultura y con un listón de un verde 
brillante que adornaba la cruz. 

Se han incorporado otros materiales, sustituyendo a los tradicionales objetos de barro y piedra de 
moler. Los Lencas han ampliado su red de relaciones, debido al turismo y la venta de artesanías. 
En la mayoría de los casos estas relaciones están mediadas por el dinero y no por la reciprocidad. 
También había un trozo de cera de colmena grande depositada en un cacharro, un mantel blanco con 
bordes amarillos y flores bordadas a mano, que apenas daba para cubrir el centro de la mesa, como 
se aprecia en la Figura 3.  Se contaba con un puñado de semillas de cacao, y sahumerio el que habían 
elaborado mezclando estoraque6 y copal7. 

5	 Los verdaderos nombres han sido sustituidos, para salvaguardar la identidad de todos los participantes.
6	 Nombre de la resina obtenida de una planta.
7	 Copal es una palabra náhuatl que significa resina (de varios árboles de la familia de las burseráceas) es considerado el incienso de Mesoamérica.F



176

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Figura 3. Preparación de la mesa para el ritual

Fotografía: archivo personal de documentación del trabajo de campo (2023).

Don José comentó que lo había comprado en Esquipulas - Guatemala. Una botella de fresco de maíz 
fermentado, conocido como chicha, estaba ubicada sobre la mesa y debajo se encontraba una gallina 
amarrada, para evitar que se escapara. Otro material utilizado en el ritual consistía en un recipiente 
de lata que serviría para quemar el incienso, antiguamente era de barro aclaró, don José. De igual 
forma habían reemplazado las ollas, platos, vasos, cucharones de barro por otros elaborados de 
metal, plástico o vidrio. Incluso para moler el maíz utilizaron el molino de metal, sustituyendo la piedra 
o metate. Esto es el resultado de nuevas prácticas de consumo, producto del intercambio con otras 
formas complejas establecidas por las sociedades. Participan de una especie de red de relaciones 
invisibles, tejidas por la cultura occidental capitalista.  

En correspondencia con el lugar de realización de la compostura, esta se llevó a cabo en la finca de 
don Justino, ubicada a 20 minutos de La Campa, en una zona predominantemente rural. Antiguamente 
se realizaba en el lugar exacto que querían “proteger”, fuese en una fuente de agua, un barrial, o un 
lugar de labranza. Ahora se iba a realizar dentro de la casa, en un ambiente “privado”, y al estar 
ubicada en medio del cafetal, don José explicó que tenía la misma eficacia simbólica. Don José y 
doña Manuela procedieron a arreglar la mesa, cubriéndola con el mantel y sobre este comenzaron a 
colocar los materiales. 



177

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

En el centro ubicaron la cruz, la que decoraron con algunas cintas verdes brillantes. Inmediatamente 
don José procedió a derretir la cera de colmena y a cortar nueve pedazos de cáñamo para elaborar con 
mucha paciencia tres pequeñas candelas, aclarando que en total eran nueve, porque había utilizado 
tres pedazos de cáñamo para cada una. El número nueve juega un papel fundamental para los lencas, 
ya que está asociado con las representaciones astronómicas y cristianas, que organiza el espacio para 
el coro de ángeles (Chapman 1992). En la teoría de Simmel, la geometría social establece una relación 
entre el número y la distancia. Esto significa que el tamaño del grupo afecta el desarrollo del ritual. Un 
grupo grande genera mayor dificultad por el control que debe ejercer el rezador. De allí que la forma 
este en dependencia con el número de individuos que participan de esta interacción social (Rizo 2006). 

Entre actividad y actividad, don José no paraba de esparcir copal y estoraque, provocando un olor muy 
agradable y al mismo tiempo generando una atmósfera de misterio, por el hecho estar prácticamente 
envueltos en nubes de humo. En este momento, don José, le indicó a don Justino que le entregara 
de forma oficial los materiales y que revelara el propósito del pago. Don Justino expresó: “este pago 
es para pedir protección para la casa, los animales, la tierra, la finca, las fuentes de agua, mi familia y 
por todos los presentes”. Quedando manifestado que la relación de los hombres Lencas entre ellos 
y los espíritus está determinada por el valor de la reciprocidad y el pago como su nombre lo indica, 
se realiza a cambio de una compensación. Aquí cobra sentido el concepto de contenido propuesto 
por Simmel (2006). Antes de que de devele el interés por el ritual, son muchos los impulsos, intereses 
o fines individuales. Con el desarrollo del ritual, el contenido se transforma en sociabilidad al ser 
cobijado por el interés del pagador. El interés personal ha mutado en uno colectivo, y se confirma 
oralmente con la búsqueda de protección para “todos los presentes”. 

Tras recibir los materiales el rezador emitió una advertencia clara y audible: “voy a realizar el trabajo, pero 
si dentro de los presentes está una persona que no cree, el trabajo no tendrá los efectos deseados”. 
El propósito de esta declaración no solo era interpelar a los asistentes, sino a los seres que, según él, 
habitan el lugar, y son los responsables de las enfermedades, perdida de animales o las plagas en las 
plantaciones. También expresó que el trabajo sería reportado a San Matías, su santo patrón, a quien 
llevaría personalmente tres velas y una ofrenda al día siguiente. La integración de la advertencia ritual 
y la invocación a un santo católico, permite inferir que la cosmovisión de los pobladores de La Campa 
es el resultado de un intercambio, donde la evangelización no ha logrado romper con las tradiciones 
de matriz indígena. Se evidencia relaciones entre supraordinación y subordinación en la propuesta de 
Simmel. El rezador es consciente de su papel de subordinación frente a la fuerzas sobrenaturales y 
actores no humanos, cuya creencia socializada depende la eficacia simbólica.  

Mientras se continuaba con el proceso de elaboración de las velas, don José comentó que, si bien 
todas las composturas eran iguales en cuanto al procedimiento, varía el animal ofrendando. Si el 
pago era específicamente para proteger las fuentes de agua, lo recomendable era presentar un pato, 
para curar la madera un gallo cantor, para el barro un jolote8, para los cimientos de casa lo sugerido 

8	 Animal originario de américa, en cambio las otras aves pato y pollos fueron traídos por los españoles.



178

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

es sacrificar una gallina. También se lamentaba que en la actualidad se estuvieran perdiendo estas 
prácticas, porque son pocas las personas del municipio que saben “dirigir” el ritual. Considera que se 
debe a que los sacerdotes los excluyen de las actividades religiosas, y en los sermones del domingo 
cuando hay mayor afluencia de feligreses, los regaña públicamente y les dice que esas son cosas 
malas. De igual forma, en la iglesia evangélica, los pastores los tildan de hechiceros o agentes del 
diablo.  

Pese a la presión externa, Don José justifica la práctica de estos rituales al afirmar: “cada uno tiene 
que ver como busca su salvación, la salud y el trabajo”. Por ello, él y su comunidad continúan 
realizando estas ceremonias, al igual que lo hicieron sus antepasados. También es consciente de 
la realidad socioeconómica de sus comunidades, cuyos indicadores de salud, educación e ingreso 
se encuentran por debajo del promedio departamental. En este contexto de vulnerabilidad, los 
participantes compartieron historias que evidencian la efectividad de estos rituales, utilizándolos para 
objetivos tan diversos como la recuperación de una enfermedad, la obtención de buenas cosechas, la 
durabilidad de la loza hecha de barro, la abundancia de los animales y el agua, entre otros. Convencido 
de los buenos resultados del ritual, don José procede a recitar algunas oraciones para invocar e invitar 
a los espíritus. Desplazándose alrededor de la casa, ambos, el rezador y el pagador, llamaban a los 
espíritus del lugar. En voz alta decían: “ustedes están invitados a esta celebración, pasen adelante, 
queremos compartir con ustedes”. La socialización no excluye a los seres no humanos. 

Una vez encendidas las velas, se procedió a compartir un vaso de chicha de maíz, bebida que funge como 
sustituto del vino sacramental en los rituales católicos. El rezador inició y dio el primer sorbo, pasando 
el vaso al dueño u oferente del ritual, quien a su vez lo compartió con el resto de los participantes. Es 
notable que la madrina consumiera el último sorbo, demostrando que, a pesar de las desigualdades 
de género para la mujer Lenca, en este momento participa y consume en igualdad de condiciones. La 
chicha, por su parte es una bebida con profundo arraigo cultural, pero que históricamente has sido 
profana, estigmatizada, desprestigiada e incluso perseguida por la institucionalidad hegemónica. 

Durante el ritual esta bebida profana se transforma en sagrada como lo estudió Mircea Eliade (1996). 
Desde el momento en que los humanos comparten esta bebida con los espíritus adquiere valor, es 
decir, un significado sacro. Además, torna sagrada a cada una de las personas que la consume, que 
la tiene ahora en su cuerpo. Según ellos es a través de la chicha que el ser humano entra en contacto 
con lo divino por ser elaborada de maíz, elemento básico de la cultura Lenca y un regalo de sus 
dioses. Ellos la ofrecen como algo muy preciado y al beberla se fusionan con lo divino para buscar 
su esencia. De acuerdo con el Popol Vuh, “fue hallado el maíz y de esto fue hecha la carne de los 
hombres y su sangre, cuando fue formado” (1997: 126).

Estas rondas pueden realizarse varias veces durante el ritual, pero teniendo cuidado de no 
emborracharse, porque de lo contrario este no va a tener efecto. Doña Manuela compartió el mensaje, 
cuya fuente debió provenir de los sermones o las prédicas de los sacerdotes y pastores evangélicos, 
que miran en la chicha y no en el vino o en bebidas destiladas, la causa de los problemas de salud, 



179

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

prácticas inmorales y el “desorden público”. El objetivo de los evangelizadores y funcionarios reales 
en la época colonial era erradicar la embriaguez, considerada como un “vicio”, “fuente de todo mal”, y 
para ello no era necesario distinguir sus diferentes estados, motivos y las distintas maneras de beber. 
Su lucha tenía por objetivo combatir la embriaguez que hacía “perder la razón” (Álzate 2006). 

Después de tomar la chicha, se procedió a sacrificar el ave, que recuerda la función ritual del sacrificio, 
como lo planteó Girard (2023). La madrina sujetó la cabeza de la gallina y la apretó contra su cuerpo a 
la altura de su cintura para que no cacaraqueara. Don José enterró el cuchillo en el cuello y recogió la 
sangre en un guacal, la que mezcló con masa de maíz, cacao y chicha, todos elementos de la tierra. 
Regó esta mezcla fuera de la casa, convencido de que los espíritus malos iban a alejarse de este 
lugar. Además, afirmaba que era necesario abonar o nutrir la tierra, pero para fecundarla era necesario 
morir. Nuevamente sale a luz el valor de la reciprocidad y la conexión indisoluble con la naturaleza, los 
animales, las plantas y las entidades. Todos imprescindibles para garantizar su existencia.
                  
Don José entregó el ave a la madrina para que preparara una sopa. Después de una hora de trabajo, 
sirvió un plato para cada uno, colocando otro igual para los espíritus. Desde un inicio se había 
reservado un sitio en la mesa para ellos, como se ilustra en la Figura 4. Recordando a Peirano (2001), 
en los rituales, lo oculto se hace notorio, visible lo invisible y se materializa lo espiritual. Después de 
que el rezador bendice los alimentos usando oraciones católicas, exhorta sobre todo a las entidades 
a las que ahora se dirige con mayor confianza y camaradería, a degustar de la comida diciéndoles: 
“compañeros los invitamos a este banquete que hemos preparado para ustedes”. Maffesoli (1990) 
señala que la comida en común constituye un medio universal para expresar sociabilidad e igualdad, 
y en este caso no solo entre humanos, sino con los no humanos. El mismo autor señala que el hecho 
de comer trasciende su aspecto nutritivo para revestir connotaciones sociales y ceremoniales, ya que 
la mesa es por excelencia, el lugar del convivial, y la comida una técnica simbólica, una metáfora de 
sociabilidad intimista que establece una comunión en los momentos festivos. 



180

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Figura 4. Plato de sopa sin cuchara es para los espíritus

Fotografía: archivo personal de documentación del trabajo de campo (2023).

Luego de la comida, el rezador despide a los espíritus y les agradece por haber aceptado compartir. 
Don José se levanta y dice voy a encaminarlos a la puerta, que les vaya bien, les deseamos buen 
viaje, todos juntos repiten: “que le vaya bien y a nosotros también”. Se ha establecido un acuerdo 
entre el pagador del ritual y los espíritus, tal como lo explicaba Mauss (1979) en la teoría del sacrificio-
contrato: la ofrenda es un prepago por un favor que será recibido de un espíritu, ya sea protección, 
alianza, conciliación, fertilidad, lluvias, abundancia, salud, fortuna, triunfos o prestigio. De este modo, 
se resalta la integración de forma y contenido, mediante su transformación en la socialización.

El ritual se cerró. Todos los asistentes repitieron un Padre nuestro, un Ave María, y luego una serie de 
agradecimientos de ambas partes y haciendo compromisos para desarrollar nuevamente este ritual, 
porque el acuerdo implica también retribución. Siguiendo Simmel (2006), después de adentrarse 
en alguna ceremonia ritualista, se debe salir de ella, y esperar con ansias que esta vuelva a ocurrir 
esperando el paso de la socialización a la sociabilidad. Esta es entendida como la forma pura de 
interacción, donde las personas se relacionan por el “placer de relacionarse”, y no por un interés 
externo. El conflicto o la jerarquía quedan suspendidos ya que el ideal de esta relación es la simetría y 



181

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

lúdica.  Es una relación “pura” y “libre” de fines instrumentales.  La sociabilidad es el espacio en que 
los intereses se dejan a un lado. El único fin de la sociabilidad es la asociación misma. Es la “forma 
lúdica de la asociación” (Simmel 2002: 197). 

5. Consideraciones finales

Los principales aportes de Simmel a los estudios de los rituales, en contextos agro-religiosos como 
el abordado, privilegian la perspectiva micro, y a su vez, aporta en la distinción de forma y contenido. 
Según los pobladores de La Campa, ellos realizan la compostura o pago, con la finalidad de agradar 
a los espíritus y que estos en compensación, les compensen con cosechas abundantes, suficiente 
agua, animales en buenas condiciones, entre otros. Sin embargo, una vez dentro del ritual los 
participantes renuevan su fe, además se estrechan los vínculos y alianzas afectivas, se refuerzan los 
lazos parentales y se fortalezca la unidad como grupo sin perder la individualidad. Se puede inferir que 
en ese momento las formas ganan vida propia, se liberan de los contenidos; es decir, las interacciones 
en cierta manera rompen la razón instrumental de las relaciones sociales, al crear lazos y se reconoce 
a uno mismo en el otro mediante del deseo de sociabilidad. Por consiguiente, se considera que es 
precisamente esto lo que ha permitido la preservación de este ritual a través de muchas generaciones, 
porque la compostura permite revivir el placer de pertenecer a un colectivo social.  

En la cosmovisión del poblador de La Campa se manifiestan las creencias indígenas, así como las 
tradiciones del catolicismo español. Y aunque el cristianismo ha tenido una influencia dominante y 
hasta avasalladora, las creencias del pueblo Lenca son también inquebrantables, quizás porque de 
ellas depende su sobrevivencia como individuos y como pueblo. A partir de los intercambios, los 
Lencas terminaron incorporando muchas creencias del cristianismo, cambiando su carácter exclusivo 
e hicieron su propia interpretación, la que es demostrada en las composturas. Las tensiones y los 
conflictos con las diversas iglesias permanecen latentes, razón por la cual es ritual se ha refugiado en 
un contexto privado. 

La preservación de la cohesión social depende de la posesión por parte de sus integrantes, de un 
conjunto de creencias comunes que revele la conciencia o sentimiento de existencia de esa colectividad. 
Por lo que este ritual, son una de las formas para transmitir y perpetuar los conocimiento, valores y 
normas que permiten la continuidad del grupo. Desde la función, la propuesta de Simmel permite 
detallar el número de participantes en una interacción, siendo simple cuando se da entre diadas, y 
las más cercanas, entre esposos. Al aumentar el número de individuos, se generan estructuras más 
complejas, en las que relaciones y negociaciones fluctúan continuamente en interacciones y tensiones. 
Desde el contenido, los intereses, los impulsos y fines individuales obedecía a una reconciliación con 
las deidades para resarcir los daños causados a la naturaleza. También parece que después del ritual 
además de unirlos, muestran más confianza porque saben que sus pedidos han sido escuchados. 
Se ha hecho el pago, se ha realizado una compostura y quedan comprometidos para buscar nuevos 
espacios de sociabilización.



182

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Siguiendo a Peirano, los rituales funcionan porque son múltiples los estímulos que están presentes. 
La eficacia simbólica se presenta debido a que existe un vínculo cercano entre forma y contenido, 
observado entre los participantes de la compostura. De otro lado, en su ejecución, se resuelven 
conflictos o desacuerdos, se transmiten conocimientos y se revelan cosmologías, sobre todo cuando 
se permite la participación de personas en rangos de edad que oscilan entre los 15 y más de 65 años. 
Si bien la perspectiva de Simmel permite comprender la forma y el contenido en los rituales, en el 
contexto particular de análisis, se encontró que las prácticas sociales de las composturas son “mal 
vistas”, y juzgadas como “actos inmorales” por parte de líderes religiosos pertenecientes tanto al 
catolicismo como a las iglesias evangélicas. 

Este tipo de conflicto social no trasciende el escenario público, salvo que sea exteriorizado por alguno 
de los organizadores y participantes, por lo tanto, permanece en secreto. Este detalle confirma la tesis 
de la sociabilidad presente en el ritual, ya que el conflicto permanece en un estado latente, y en muy 
pocas ocasiones, logra pasar a un conflicto percibido. El trabajo de este autor fue construido para 
entender la experiencia moderna europea en el contexto urbano alemán, por lo que se corre el riesgo 
de no captar las ontologías relacionales indígenas en áreas rurales como el ritual estudiado en La 
Campa. Se trató de reducir esta limitación al incluir otros autores complementarios para temas rituales 
como Eliade, Mauss, Girard, Maffesoli y Chapman.

Finalmente, al retomar las ideas de Girard, el sacrificio de la gallina en este caso, pero puede variar con 
el pato, el gallo, el jolote, hacen parte del ritual, conteniendo la violencia, y evitando que esta se esparza 
por otros lados. Al ser la victima sacrificial un animal y no un ser humano, se presenta el principio de la 
sustitución simbólica, apaciguando las retaliaciones que traen las muertes violentas. Este tipo de ritual 
es fundamental para evitar que la violencia exacerbada, se presente en las sociedades modernas 
debido a la crisis sacrificial. Si bien en Honduras y en el departamento de Lempira los homicidios 
están en acenso, muchos de estas motivadas por el narcotráfico, la violencia contra la mujer, los 
delitos contra la propiedad privada, la inseguridad, entre otros. En el contexto rural, esta se contiene 
debido a las relaciones cercanas entre sus habitantes generada a partir de prácticas rituales como la 
compostura. 

Para continuar avanzando en futuras investigaciones, valdría la pena reflexionar sobre: ¿cómo se 
reconfiguran los conceptos de forma y contenido a partir de intercambios generados por la migración 
de hondureños y las nuevas políticas migratorias implementadas por el gobierno de Trump?, ¿de qué 
modo las fiestas patronales, ferias o celebraciones agrícolas en La Campa funcionan como espacios 
de socialización y sociabilidad?, y ¿cómo los espacios y objetos rituales usados en las composturas, 
operan en los lugares de encuentro y socialización entre los humanos y los no humanos?



183

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Bibliografía

Alvarado, Miguel. 1995. Sincretismo Religioso Latinoamericano y pensamiento católico: La Ciencia Social como constructora de una 
interpretación polifónica. Santiago: Universidad Católica Blas Cañas. 

Álzate, Adriana. 2006. “La chicha: entre bálsamo y veneno Contribución al estudio del vino amarillo en la región central del Nuevo Reino 
de Granada, siglo XVIII”.  Revista Historia y Sociedad, 12.  FCHE, Facultad de Ciencias Humanas y Económicas, Universidad Nacional de 
Colombia, Sede Medellín. 

Barahona, Marvin. 2009. Pueblos indígenas, Estado y memoria colectiva en Honduras. Editorial Guaymuras. Honduras. 
Bordieu, Pierre. 1998. “Capital cultural, escuela y espacio social”. Compilación y traducción Isabel Jiménez. Siglo XXI Editores. México. 
Bueno, Arthur. 2020. “Simmel and the forms of in-dividuality”.  Martin Fuchs, Antje Linkenbach, Martin Mulsow ua (Hg.): Religious 

Individualisation: Historical Dimensions and Comparative Perspectives. München: 417-424.
Chapman, Anne. 1985. Los hijos del Copal y la candela. Tomo I. Instituto de investigaciones Antropológicas. Universidad Autónoma de México
______. 1992. Los hijos del Copal y la candela. Tomo II.  Instituto de investigaciones Antropológicas. Universidad Autónoma de México.
Chaverri, María. 1992. La formación histórica de Honduras: factores que inciden en la constitución de la territorialidad de Honduras 

durante la época colonial. Centro de Estudios Históricos y Sociales para el Desarrollo. 
Chicaiza, Mayra. 2021. “Rituales ancestrales de la siembra y la cosecha como identidad cultural en los pueblos andinos del Ecuador”. 

Bachelor’s thesis, Quito: UCE.
Colosuca. 2011. El patrimonio tangible e intangible de la Mancomunidad de municipios Lencas de Lempira, Colosuca. Agencia Española 

de Cooperación Internacional para el Desarrollo. Alicante: Biblioteca Virtual Miguel de Cervantes.
Delugan, Robin. 2020. Remembering violence: How nations grapple their difficult pasts. Routledge.
De Munter, Koen y Barbara Bustos. 2022. “Atencionalidad en la cosmopraxis aymara y mapuche: una aproximación transversal a un 

continuum de prácticas rituales y cotidianas”. Revista Austral de Ciencias Sociales, 43: 189-213. https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.
soc.2022.n43-10 

De Vidas, Anath. 2019. “El arte de combinar. La gestión ritual de horizontes religiosos distintos en medios nahua y teenek de la Huasteca 
veracruzana (México)”. Anales de Antropología 53 (1): 7-17. https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.64622

Eliade, Mircea. 1996. Lo sagrado y lo profano. Bogotá: Grupo editor Quintero Centenario. 
Fellmann, Ferdinand. 2021. Forms of Sociability. Rethinking Georg Simmel’s Social Philosophy, 11-19.
Girard, René. 2023. La violencia y lo sagrado. Barcelona: Editorial Anagrama.  
González, Mario, & Tania Wuest. 2022. “Pandemia y sociedad: el sacrificio de la sociabilidad y la convivencia. Herencias de las crisis y 

realidades emergentes”. Política y Cultura 58: 79-96. DOI: https://doi.org/10.24275/NLYL4010 
Hasemann, L. Ana. 2022. Development with Identity or Commodities with Identity? Lenca Development with Identity or Commodities 

with Identity? Lenca Craftswomen, Honduras’ Cultural Identity Politics, and Global Economies of Culture. Theses and Dissertations- 
Anthropology. 67. https://uknowledge.uky.edu/anthro_etds/67

Herranz, Anastasio. 1987. El lenca de Honduras: una lengua moribunda. Mesoamérica 14: 429-466.
______. 1990. El español hablado en Honduras (Antología). Tegucigalpa: Editorial Guaymuras.
______. 2018. Estado, sociedad y lenguaje. La política lingüística en Honduras. 3ra. edición. Editorial Guaymuras. 
______. 2019. Mitos, creencias y medicina popular en un pueblo del área Lenca de Honduras. Editorial Guaymuras
Instituto Nacional de Estadísticas. INE. 2013. Censo de población y vivienda 2013. https://www.ine.gob.hn/V3/baseine/
______. 2016. Proyecciones de población 2014 - 2030. https://www.ine.gob.hn/V3/baseine/
Joyce, Rosemary., & Sheptak, Russell. 2022. Over Time: From Compostura in the Present to Lenca Rituals of the Prehispanic Period. 

In Rosemary. A. Joyce & Lisa. M. Johnson (Eds.), Materializing Ritual Practices, 49–69. University Press of Colorado. http://www.jstor.org/
stable/j.ctv2j6xrq2.8 

Lakhani, Nina. 2020. ¿Quién mató a Berta Cáceres?: Represas, escuadrones de la muerte y la batalla de una defensora indígena por el 
planeta. Libros en verso.

Lamiño, Pablo, Amy Boren-Alpizar, Sarahi, Morales, Scott Burris Y Carlos Carpio. 2022. “A love-hate relationship: An ethnographic study 
of migration with Lenca women in rural Honduras”. Migration And Development 11 (3): 1218-1241. DOI: 10.1080/21632324.2021.1934022

Landa, Miguel, Hyunjung Cheon, Luis Flores, Cassia Spohn Y Charles Katz. 2020. “Violence in Honduras from 2008 a 2018. Prevención 
de lesiones”. DOI: 10.1136/injuryprev-2019-043536

Lanna, Marcos. 2000. “Nota sobre Marcel Mauss e o ensaio sobre a dadiva”. Sociologia e politica. Curitiva 14: 173 -194.  
Lizardo, Omar. 2019. “Simmel’s dialectic of form and content in recent work in cultural sociology”. The Germanic review: Literature, 

culture, theory, 94 (2): 93-100. https://doi.org/10.1080/00168890.2019.1585664
López, Vladimir. 2021. Honduras, una máquina expulsora de personas: ¿qué pasó antes y después de las caravanas migrantes? Migración 

y Desarrollo, 19 (37): 143-180. 

https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2022.n43-10
https://doi.org/10.4206/rev.austral.cienc.soc.2022.n43-10
https://doi.org/10.22201/iia.24486221e.2019.1.64622
https://doi.org/10.24275/NLYL4010
Https://uknowledge.uky.edu/anthro_etds/67
https://www.ine.gob.hn/V3/baseine/
http://www.jstor.org/stable/j.ctv2j6xrq2.8
http://www.jstor.org/stable/j.ctv2j6xrq2.8
https://doi.org/10.1080/21632324.2021.1934022
https://doi.org/10.1136/injuryprev-2019-043536
https://doi.org/10.1080/00168890.2019.1585664


184

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025

Maffesoli, Michel. 1990. El declive del individualismo en las sociedades de masas. Barcelona: Icaria.
Maher, Monica. 2019. “A rebellion of spirituality: on the power of indigenous civil resistance in Honduras”. Ed. Cécile Mouly and 

Esperanza Hernández Delgado.  Civil Resistance and Violent Conflict in Latin America: Mobilizing for Rights, 41-63. London: Palgrave 
Macmillan.

Mauss, Marcel. 1979. Sociología y antropología. Editorial Tecnos. Madrid. 
Marinangeli, Gimena & María Páez. 2023. “El registro etnográfico de rituales y festividades vinculadas con el ciclo agrícola en el Valle 

Calchaquí norte y la memoria del pasado indígena”. Andes. Antropología E Historia, 34 (2): 162–189. https://portalderevistas.unsa.edu.ar/
index.php/Andes/article/view/4174

Newson, Linda. 1992. El Costo de la Conquista. Primera edición traducida Editorial Guaymuras. Tegucigalpa. Honduras.
OSPINA, Edwar. 2021. “Reseña: Formas de sociabilidad: Una geografía de los espacios públicos en Río de Janeiro. Ciudades”. Revista 

del Instituto Universitario de Urbanística. Universidad de Valladolid, (24): 247-250.
Palacios Sergio y Flores Sergio. 2012. Honduras geográfica: recopilación geográfica, histórica y actual de Honduras, sus departamentos 

y municipios. Segunda Edición. Ed. Ramsés. Tegucigalpa.
Peirano, Mariza. 2003. Rituais ontem e hoje. Ciências Sociais. Coleção Passo a Passo.  Jorge Zahar editor Ltda. Rio de Janeiro.
______. 2001. O Dito e o Feito: Ensaios De Antropologia dos Rituais. Rio de Janeiro: Relume Dumará.
______. 2000. A análise antropológica de rituais. Brasília: Serie Antropológica.
PNUD. 2022. “Informe sobre desarrollo humano. Honduras 2022. Estado de derecho. Fundamento de la transformación 

2022 -2030. Hacia una agenda ciudadana. PNUD, Honduras”. Obtenido de: http://181.115.7.199/binhnd/rpwebengine.exe/
Portal?BASE=MUNDEP13&lang=ESP

Popol Vuh. 1997. Popol Vuh: las antiguas historias del Quiche de Guatemala. 6a. ed. editorial Panamericana. Bogotá.
Quiroga, Sergio. 2023. “Una microsociología del barrio La Ribera”. Revid, 8: 90-107.
Reyes, Silvia. 2016. “A Serviço da Santa: Uma Etnografia dos Guardas de Nossa Senhora de Nazaré. Belém, Pará”. Universidade 

Federal do Pará, Instituto de Filosofia e Ciências Humanas, Programa de Pós-Graduação em Antropologia. Chrome-extension://
efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.ppga.propesp.ufpa.br/ARQUIVOS/dissertacoes/Disserta%C3%A7%C3%a3o%20
Silvia%20Margarita%20%20Reyes%20Corea.pdf

______. 2020. “El Cirio: un ritual fundamentado en el mito de origen de Nuestra Señora de Nazaré, en Belém do Pará, Brasil. Cuicuilco”. 
Revista de ciencias antropológicas, 27 (77): 87-106. https://www.redalyc.org/journal/5295/529566081006/ 

Reyes, Yesennia 2022. Saberes matemáticos construidos en la cotidianidad por estudiantes de los centros educativos de La Campa, 
Honduras. Gracias (Lempira). Universidad Pedagógica Nacional Francisco Morazán. Tesis de maestría en Formación de Formadores de 
Docentes para Educación Básica.

Rivas, Ramón. 1993. Pueblos indígenas y garífuna de Honduras: (una caracterización). Editorial Guaymuras. Tegucigalpa, Honduras. 
Ritzer, G. 2001. Teoría Sociológica Clásica. Madrid: McGraw Hill.
Rizo, M. 2006. “George Simmel, Sociabilidad e Interacción. Aportes a la Ciencia de la Comunicación”. Cinta Moebio (27): 266-283.
Rojas, Jorge. 2023. “El fenómeno religioso en un contexto de cambios. Las bases del sincretismo religioso de Manuel Marzal”. Revista 

peruana de antropología, 8 (12): 63-78. https://revistaperuanadeantropologia.com/index.php/rpa/article/view/131/128
Romeu, Vivian. 2019. “Sociabilidad y sensibilidad en Simmel. Reflexiones desde la fenomenología de la comunicación”. Estudios 

sociológicos, 37 (110): 369-396. https://doi.org/10.24201/es.2019v37n110.1693
Saavedra, Cristina & Luis Bernal. 2023. “Estructura y contenidos del imaginario ritual de limpia en los Andes Ecuatorianos: Structure and 

contents of the imaginary cleaning ritual in the Ecuadorian Andes”. LATAM Revista Latinoamericana De Ciencias Sociales y Humanidades, 4 
(2): 2972–2987. https://doi.org/10.56712/latam.v4i2.809

Secretaría de Gobernación, Justicia y Descentralización. 2022. Perfil Municipal del Índice de Desarrollo Municipal, La Campa, Lempira.
Simmel, George. 1986. Sociología, Estudios sobre las formas de socialización. Madrid: Alianza.
______. 2002. Cuestiones fundamentales de Sociología. Madrid: Gedisa.
______. 2006. A sociabilidade: exemplo de sociologia pura ou formal, in Questões fundamentais da sociologia: indivíduo e sociedade. 

Rio de Janeiro: Jorge Zahar.
Tambiah, Stanley. 1998. “Edmund Ronald Leach. 1910-1989. Proceedings of the British Academy”, 97: 293-344.
Tapias, Nancy. 2023. “El retroceso violento de los derechos indígenas y ambientales: el caso emblemático de la líder lenca Berta 

Cáceres en Honduras”. The right against in Latin America, 255: 162-180. https://doi.org/10.5871/bacad/9780197267394.001.0001
Varón, Diego. 2022a. “Relatos de experiencias sobre el campesinado en América Latina: formación, docencia e investigación. E+E: 

Estudios De Extensión En Humanidades, 9 (14): 136-152. https://revistas.unc.edu.ar/index.php/EEH/article/view/39123
______. 2022b. “Campesinado y antropología. Reflexiones desde América Latina”. Editores: Rolando Macias; Federico Fernández, Elio 

Masferrer y Juan Ferreiro. Antropología Latinoamericana Contemporánea. Reflexiones, aportes y estudios de caso. San Salvador de Jujuy: 
Tiraxi Ediciones. https://colegiodeantropologosjujuy.net/publicaciones/

https://portalderevistas.unsa.edu.ar/index.php/Andes/article/view/4174
https://portalderevistas.unsa.edu.ar/index.php/Andes/article/view/4174
http://181.115.7.199/binhnd/RpWebEngine.exe/Portal?BASE=MUNDEP13&lang=ESP
http://181.115.7.199/binhnd/RpWebEngine.exe/Portal?BASE=MUNDEP13&lang=ESP
Https://revistaperuanadeantropologia.com/index.php/rpa/article/view/131/128
https://doi.org/10.24201/es.2019v37n110.1693
https://doi.org/10.56712/latam.v4i2.809
https://doi.org/10.5871/bacad/9780197267394.001.0001
https://revistas.unc.edu.ar/index.php/EEH/article/view/39123
https://colegiodeantropologosjujuy.net/publicaciones/


185

Las composturas: un ritual agro-religioso que promueve la comunión entre los Lencas de la Campa - Honduras

Varón, Diego Y Silvia Reyes. 2021. “Religión y trabajo desde la perspectiva Latinoamericana: análisis de la intervención generada a partir de 
los huracanes ETA e IOTA en Colombia y Honduras”. Revista Religiones Latinoamericanas 7: 49-76. https://www.religioneslatinoamericanas.
com.mx/religlatam/revista-no-7-enero-junio-2021/

______. 2023. “Religión y sufrimiento. Análisis comparativo de dos países afectados por un huracán”. Sandoval Palacios, Juan Manuel; 
Martínez Estrada, Luis Manuel; Schweitze, Alejandro Fabián (Coords.). Nuevos procesos de producción y acumulación megaproyectos y 
luchas de resistencia en el continente americano, 265-290. Buenos Aires: Clacso. https://libreria.clacso.org/publicacion.php?P=2987&c=5

Vernik, Esteban. 2020. “Otthein Rammstedt and the Bliss of Sociability”. Simmel Studies, 24 (1): 55-63.

https://www.religioneslatinoamericanas.com.mx/
https://www.religioneslatinoamericanas.com.mx/religlatam/revista-no-7-enero-junio-2021/
https://www.religioneslatinoamericanas.com.mx/religlatam/revista-no-7-enero-junio-2021/
https://libreria.clacso.org/publicacion.php?p=2987&c=5


186

Revista Austral de Ciencias Sociales 49: 163-185, 2025


