
17

¿BELLEZA EN LA MÚSICA CLÁSICA 
CONTEMPORÁNEA1?
BEAUTY IN CONTEMPORARY 
CLASSICAL MUSIC?

Felipe Pinto d’Aguiar
Doctor of Musical Arts, Boston University, USA.
Decano de la Facultad de Arquitectura y Artes UACh

Resumen
Este ensayo explora la idea de belleza en el campo de 
la música clásica contemporánea. Se revisan vínculos 
con nociones históricas y generales sobre la belleza, y se 
abordan sus significados actuales , reflexionando sobre 
su presencia en el panorama de la música de arte actual.

Abstract
This essay explores the notion of beauty in contemporary 
classical music. It begins by examining historical and 
general conceptions of beauty, and then turns to present-
day interpretations, reflecting on their relevance within 
today’s art music landscape.

1 Los términos «música clásica contemporánea», «música de arte» y «música de tradición 
escrita» se utilizan aquí como sinónimos. Sin embargo, el último término no da cuenta de 
un ámbito muy relevante desde mediados del siglo XX: la música electrónica. Con esto en 
consideración, todos estos términos son preferibles para el autor a otras denominaciones 
en uso, como música docta, música culta, música seria, música selecta, música académica, 
música de concierto, música actual, música nueva, música occidental, entre otras.

16

Palabras clave: Belleza, música clásica contemporánea, 
tendencias, feísmo, rigor estilístico.

Keywords: Beauty, contemporary classical music, trends, 
ugliness aesthetic, stylistic rigor

«Sólo con la belleza me conformo. La fealdad me produce 
dolor». Soliloquio del individuo
[Nicanor Parra, 1954]

La belleza ha sido concebida de muchas formas. En 
el mundo clásico grecolatino, fue entendida como 
proporción, armonía y simetría. En la Edad Media 
europea, se vinculó a ideales teológicos. En el 
Renacimiento resurgió la valoración de la forma humana 
y la naturaleza como expresión de perfección. En culturas 
precolombinas, asiáticas y africanas, también hubo 
múltiples concepciones de belleza ligadas a lo espiritual, 
lo funcional o lo simbólico (Eco, 2004). 
Lo bello ha sido un elemento central en Occidente en las 

denominadas «bellas artes». Este vínculo permaneció 
relativamente estable durante siglos. Sin embargo, en 
el siglo XX, Theodor Adorno sostuvo que escribir poesía 
después de Auschwitz era barbárico (Habermas, 1981). 
Dicho juicio fue interpretado por muchos como una 
negación de la posibilidad de la belleza en el arte con 
posterioridad al horror, aunque su sentido original era 
más complejo. Si bien aquella frase fue muy influyente, 
las estéticas no se extinguen por decreto, puesto que 
funcionan como capas geológicas o corrientes que se 
superponen, dialogan y se tensionan. Es decir, una nueva 
estética funciona sobre las anteriores y con ellas, no 
como su reemplazo.
Un elemento tradicionalmente vinculado con la belleza 
es el ornamento, ya sea en lo visual, ya sea en lo sonoro. 
El adorno es un complemento que demuestra oficio y 
técnica integrada a la obra que completa; bien utilizado, 
constituye valor agregado, pero su abuso deviene en 
redundancia y convierte el arte en algo decorativo. En 
este marco, Adolf Loos, en su ensayo Ornamento y delito, 
declaró que el ornamento era un lastre que impedía 
el progreso. Para él, la belleza surgía de la función, 
y el adorno era un exceso que debía ser eliminado 
(Sagmeister y Walsh, 2018). Esta visión funcionalista, 
aunque liberadora en su momento para ciertos campos 
de la arquitectura, empobreció otras dimensiones 
sensibles del arte al marginar lo simbólico y lo sensorial.
Otro componente vinculado con la belleza es el gusto, 
que se expresa de manera muy particular en el entorno 
musical. Se considera, usualmente, que el gusto es 
subjetivo y se entiende que aquello que nos gusta, lo 
consideramos bello. Sin embargo, manifestar un gusto 
implica un juicio estético, una toma de decisión –al 
menos en parte– racional que se nutre de un proceso 
intersubjetivo. El gusto, además, puede ser omnívoro, 
diverso y dinámico (Mendivil, 2016) por lo que somos 
capaces de apreciar diversas estéticas en distintas etapas 



18 19

de nuestra vida o incluso al mismo tiempo. Esto significa 
que la belleza puede ser plural y también mutable.
En la música, la belleza ha estado ligada tradicionalmente 
a la tonalidad, la consonancia, el lirismo y el equilibrio 
formal. Esta descripción bastante eurocentrista podría 
ampliarse incorporando tal vez la valoración de la riqueza 
rítmica, la melodía como elemento central y la poderosa 
conexión de la música con la danza y la palabra. Estos 
pilares fueron fuertemente vapuleados durante las 
vanguardias del siglo XX e incluso, cuestionados antes, 
desde finales del siglo XIX. En línea con la idea romántica 
de la «música absoluta» o «pura» que proponía una 
música separada de otros elementos, la música de arte 
del siglo XX transitó hacia la abstracción y en un punto 
–alrededor de la década del cincuenta– se asentó un 
feísmo muy particular, generalizado y persistente. En las 
artes visuales, incluso en las obras más conceptuales, se 
ha mantenido casi siempre un vínculo con lo perceptible, 
lo visual y con la materia. Lo propio sucede con la 
arquitectura que crea espacios habitables y cuando 
estos no acogen, incomodan, lo que modera impulsos 
creativos individuales en pos de un cierto consenso y 
sentido común. Sin embargo, en la música, la fealdad 
llegó para quedarse. 
En la música de tradición escrita desde la segunda mitad 
del siglo XX, han proliferado obras satisfechas con la 
partitura y el concepto, pero que descuidan la dimensión 
sonora, aquella que se despliega en el tiempo y que –en 
definitiva– se escucha. Tras el fracaso del dodecafonismo 
como canon universal, el terreno quedó abierto a 

múltiples criterios; sin embargo, en ciertas tendencias 
de la música de arte persiste una estética que podríamos 
considerar contraria a la belleza. En la actualidad musical 
se aprecia una síntesis entre la belleza tradicional, el 
feísmo heredado de la modernidad, el eclecticismo de la 
postmodernidad y las nuevas tendencias, aunque lo feo 
suele aparecer como marca de profundidad o seriedad, 
especialmente en la academia.

Antes de avanzar hacia la belleza en la música actual, 
menciono un asunto misterioso. Se trata de la belleza-
fea. ¿Cómo es posible que algo tan grotesco como las 
partes solistas cantadas del movimiento final de la 
novena sinfonía de Beethoven –especialmente a partir 
de la entrada del barítono– que viene a interrumpir una 
música previa que fluye majestuosamente, resulten tan 
bellas hasta generar lágrimas? Probablemente por el 
mismo motivo que el Saturno devorando a su hijo de Goya 
es también profundamente bello. De manera análoga, 
pero ya en 1980, Luigi Nono, en su cuarteto de cuerdas 
Fragmente – Stille, an Diotima (Nono, 1980), introduce 
eventos que podrían parecer errores: desincronizaciones 

tímbricas, silencios prolongados, ritmos dislocados. De 
manera sorprendente, estos acontecimientos conforman 
una obra profundamente humana y bella en su propia 
lógica; generando una belleza no convencional.
El hecho de que las bellezas sean diversas no las hace 
totalmente relativas. Persisten hoy ciertos criterios 
históricos transversales: equilibrio, proporciones, 
contraste, complementariedad, expresividad, que 
podríamos vincular con lo clásico y lo romántico. Hay 
también espacio para el pensamiento crítico, la ironía, 
el humor, la política y/o la reflexión, lo cual en principio 
no excluye la belleza y recoge parte de la tradición del 
modernismo y las vanguardias.
Dos constituyentes particulares de la música –asociados 
a la belleza– son la expectativa y la sorpresa. Estas 
operan en el tiempo y están directamente relacionadas 
con el disfrute y, además, con la percepción de la forma, 
elemento esencial para la apreciación global de una obra 
(Huron, 2006). Aparte de la armonía, que mencioné 
anteriormente, la estructura y la forma de la música actual 
dista mucho de las concepciones clásicas o tradicionales. 
Las formas simétricas, recurrentes o narrativas dieron 

Imagen N°1



20 21

paso a formas más abiertas, fragmentarias o difusas, las 
que de por sí no están exentas de belleza.
Tal vez en este punto sería más fácil dilucidar dónde 
no se encuentra la belleza en la música de arte actual, 
y esto nos lleva, ahora sí –irremediablemente– a lo 
subjetivo. De mi parte, no la ecuentro ni en el popurrí 
ligero, ni en el despojo desértico de las músicas escasas 
en materiales, procedimientos y gestos, donde nada 
hay, ni nada sucede y cuyos cultores se escudan en la 
consigna de que «menos es más» –aunque a veces lo 
sea– o en una supuesta economía de medios que más 
parece una economía del miedo: miedo a la referencia, al 
ornamento, a la narrativa, a la exuberancia o al contraste; 
en definitiva miedo a arriesgarse y donde se establece 
una celebración de lo neutro, muchas veces con una pose 
de profundidad. Tampoco percibo belleza en las músicas 
exclusivamente cerebrales o aquellas que existen en una 
partitura ideal, pero que no tienen un correlato sonoro 
–a veces– ni la intención siquiera de ser interpretadas. 
Por otro lado, tendencias anticuadas que reivindican un 
cierto tipo de belleza conocida o histórica suelen caer en 
lo naïve o en la mera copia descontextualizada, por lo 
que tampoco consiguen ser bellas. 
En un panorama actual con diversidad de estilos, aunque 
con algunas corrientes hegemónicas, ¿es posible llegar a 
un consenso respecto de la belleza en la música de arte? 

¿Reside la belleza en la sensualidad y el naturalismo 
de la música posespectral, en la poética ruidística post-
Lachenmanniana, en la filigrana densa de la escritura 
de la poscomplejidad, en el hipnotismo meditativo y a 
ratos espiritual del posminimalismo, en la trama gestual 
y colorística de la música de Salvatore Sciarrino, en la 
materialidad expandida y la factura técnica de la música 
electroacústica, en el pathos neorromántico o en la 
libertad de las músicas experimentales o improvisadas? 
Pues, probablemente en todas ellas hay algo en la medida 
en que transcienden el estilo o nicho y conectan con algo 
más profundo que lo formal.
Un caso notable del pasado reciente de integración 
de elementos y tradiciones diversas con un enfoque 
no conservador, mediado por un uso exhaustivo de 
tecnología y que se une a una decidida vocación espiritual 
y estética, es la música del compositor británico Jonathan Imagen N°2.



22 23

Harvey, quien también ha dado cuenta escrita de su 
proceso creativo y de su búsqueda (Harvey, 1999).
La cohesión es un rasgo que permite reconocer la obra 
de un artista como Harvey a través de su estilo. El rigor 
estilístico (Murail, 2000) –opuesto al poli-estilismo 
y sobre todo al eclecticismo cuando este no logra 
consistencia– es una señal que podría constituir belleza y 
que permite que apreciemos lo bello en ámbitos fuera de 
nuestras preferencias, como cuando una música resulta 
tan coherente y redonda que nos parece válida en sus 
propios términos, es decir, bella independientemente de 
nuestros gustos usuales.
Otras muestras de consistencia interna emergen en 
la integración virtuosa de elementos vernáculos y en 
fusiones que funcionan y se desmarcan de los menjunjes 
superficiales. ¿Quiere decir, entonces, que lo ecléctico no 
puede ser bello? No; por supuesto que puede serlo y allí 
radica otro misterio de la belleza; esta no resiste receta, 
dogma ni prohibiciones. Por otro lado, algunas músicas 
queriendo ser bellas, decaen en melosas o –como 
mencioné anteriormente– referenciales de bellezas 
pasadas o prestadas. Entonces, ¿la originalidad también 
aporta a la belleza? Es probable; esta no solo conmueve 
en cuanto novedad, sino por la capacidad de perdurar en 
el recuerdo.
La belleza aparece en una imbricación de lo sonoro y de 
la aprehensión de la forma; una combinación entre la 
apreciación del momento y la persistencia de la experiencia 

de la obra en la memoria. Esto quiere decir que una obra 
puede ser bella en lo global, independientemente de que 
–segundo a segundo– no lo sea.
	
Hasta aquí he supuesto que habría belleza en la música 
clásica contemporánea. Pero, ¿qué sucedería si la belleza 
simplemente se fue a otro lugar? ¿Podría ser que la 
belleza musical emigró al jazz, a las músicas populares, 
los videojuegos o la musicoterapia? Francamente, no lo 
creo o al menos me resisto a la idea de que la belleza no 
sea posible en la música de arte actual. 
El hecho de que me haya aventurado en esta reflexión 
nace de un sentir compartido con algunos colegas de 
que parte de la música clásica contemporánea se ha 
tornado gris –a lo sumo monocromática– y que en su 
afán posposmodernista de evitar doctrinas previas, ha 
incurrido en una asepsia castrante. Esta percepción es 
respaldada por opiniones de audiencias y tal vez explique 
porqué tanto asiento vacío en conciertos de música 
contemporánea, lo que no sucede en exhibiciones de 
artes visuales, ni hablar de los festivales de cine. En esta 
encrucijada, parece razonable indagar en la posibilidad 
de bellezas actuales en la música de arte. Es un acto de 
libertad tanto romper con el canon e independizarse 
de las bellezas pasadas, como mantenerse abiertos a la 
posibilidad de bellezas futuras. En definitiva, existe una 
necesidad de reconocer en la belleza un valor vigente 
y no excluyente en la medida en que esta se renueva, 

y de considerarla un componente deseable y valioso 
en la música que ciertamente requiere de creatividad y 
decisión para resignificarse. Este asunto tiene un aura 
casi de tabú en el círculo de la música contemporánea 
–sobre todo entre quienes la componemos. Finalmente, 
se trata de hacer la pregunta y ver si alguien se anima a 
conversar sobre lo bello.

Referencias bibliográficas

Eco, U. (2004). Historia de la belleza. Lumen.

Habermas, J. (1981). Modernity: An incomplete 
project. En H. Foster (Ed.), The anti-aesthetic: Essays on 
postmodern culture (pp. 3–15). Bay Press.

Harvey, J. (1999). In quest of spirit: Thoughts on music. 
University of California Press.

Huron, D. (2006). Sweet anticipation: Music and the 
psychology of expectation. MIT Press.

Mendívil, J. (2016). En contra de la música: Herramientas 
para pensar, comprender y vivir las músicas. Gourmet 
Musical Ediciones.

Murail, T. (2000). Target practice. Contemporary Music 
Review, 19(2), 3–22.

Nono, L., y Hölderlin, F. (1980).  Fragmente-Stille, an 
Diotima: per quartetto d’archi (1979-1980). BMG Ricordi.

Parra, N. (1954). Poemas y antipoemas. Editorial 
Nascimento.

Sagmeister, S., y Walsh, J. (2018). Beauty. Phaidon Press.

Referencias de las imágenes

Imagen N°1. Fuente: Andrey Strizhkov en Unsplash
Imagen N°2. Fuente: Carolina Candia Antich   


