
48 49

Pablo Méndez S.
Magíster en artes, mención en musicología
Docente de la Escuela de Arquitectura 
Facultad de Arquitectura y Artes UACh

Resumen 

El presente artículo propone una lectura transdisciplinaria 
sobre el rol del arte frente a la violencia estatal, el 
trauma y la memoria, centrándose en el contexto chileno 
posterior al estallido social de octubre de 2019. A través 
del análisis de diversas expresiones surgidas en el espacio 
urbano, se examina el daño ocular como símbolo de una 
política represiva orientada al silenciamiento. La noción 
de “ceguera” se aborda no solo como daño físico, sino 
como imposición institucional del olvido y neutralización 
de la sensibilidad colectiva. En este marco, el concepto 
de “ruido blanco violento” permite comprender cómo 
opera el poder mediante dispositivos de invisibilización 
tanto sonora como visualmente. El texto se estructura en 
cuatro secciones; en primer lugar, se analiza el trauma 
ocular como forma de violencia estatal; luego se exploran 
el sonido y el silencio como territorios políticos; en tercer 
lugar se revisan experiencias autoetnográficas situadas 
entre la imagen y el sonido; y finalmente se reflexiona 

sobre el potencial terapéutico, afectivo y territorial del 
arte desde una perspectiva crítica y transdisciplinaria. 
Se plantea que estas prácticas no solo emergen y se 
reconfiguran en momentos de crisis, sino que también 
permiten testimoniar y contribuir a la recomposición de 
los tejidos sociales y comunitarios fracturados.

Abstract 

This article offers a transdisciplinary understanding of 
the ways in which art intervenes in the face of state 
violence, trauma, and memory, focusing on the Chilean 
context following the social uprising of October 2019. 
Drawing from diverse expressions that emerged in urban 
spaces, the study explores ocular trauma as a symbol 
of a repression policy aimed at silencing dissent. In this 
context, “blindness” refers not only to physical injury 
but also to an institutional imposition of trauma through 
enforced oblivion and the neutralization of collective 
sensibility. The concept of “violent white noise” is 
introduced as a means to understand how power 
operates through layers of sonic and visual invisibilization. 
The article is organized into four sections: First, ocular 
trauma is discussed as a form of state violence; second, 

ENSAYO SOBRE LA CEGUERA: ARTE Y VIOLENCIA BAJO 
UNA “MIRADA” TRANSDISCIPLINARIA



5150

sound and silence are examined as political territories; 
third, autoethnographic experiences that traverse image 
and sound are explored; and finally, the therapeutic, 
affective, and territorial potential of art is considered 
from a critical and transdisciplinary perspective. It is 
argued that such artistic practices not only reemerge and 
reconfigure themselves in times of crisis but also testify 
to lived experiences and contribute to recomposing 
fractured social and communal fabrics.
Palabras clave: arte político; trauma colectivo; violencia 
estatal; ceguera; transdisciplina.

Keywords: Political art; collective trauma; 
state violence; blindness; transdisciplinarity 

…bótate a alguno, para que lo agarre la sección, 
agarra, agarra, agarra…
Cagaste flaco, cagaste flaco… 
te vamos a sacar los ojos, culia´o 
¿escuchaste, o no? 

Registro cámara corporal del ex-teniente coronel de 
Carabineros, Claudio Crespo. 
6 a 8 de diciembre de 2019 (documento liberado en 
2025), Santiago de Chile1.
1 Disponible en : https://www.ciperchile.cl/2025/04/28/te-vamos-a-sacar-los-ojos-
imagenes-revelan-como-claudio-crespo-y-su-equipo-de-fuerzas-especiales-enfrentaban-
ataques-durante-el-estallido-social/

1.- Ojos:
En tiempos del siglo XXI, la imagen de la “página en 
blanco” se transfigura en un signo del trauma colectivo. 
No es ya una metáfora de la falta de ideas, sino a una 
aparente imposición de una pausa forzada, un “irse a 
blanco“ (o white-out) que desencadena un borramiento 
de los cuerpos, las memorias y las voces, en contextos 
de múltiples y simultáneas guerras a escala planetaria. 
En el Chile del estallido social de 2019, y en adelante, 
esta blancura se inocula de una forma violenta en los 
globos oculares mutilados por el accionar sistemático 
de las Fuerzas Especiales, específicamente su Grupo de 
Operaciones Especiales (GOPE). La evidencia expone a 
más de 400 vistas apagadas total o parcialmente, sin otra 
causa aparente. Una violencia manifiesta que apuntó al 
otear, al imaginar, al “ver para creer”, y a lo que Walter 
Benjamin podría referir como una posibilidad política 
del sujeto en su dimensión perceptiva, en este caso, 
dependiente y al servicio de la subjetividad del derecho 
individual sobre las garantías sobre qué ver y no ver. 
Corresponde allí identificar un escenario catastrófico, y 
su paisaje proyectual, el ciclo de una atroz necropolítica 
(Mbembe, 2011). Benjamin, en su obra Para una crítica 
de la violencia, advierte que la violencia estatal no es solo 
coercitiva, sino también constitutiva; de allí el conocido 
aforismo, a partir de Michel Foucault (1971), “El poder 

Imágenes N°1, 2 y 3



53

no se posee, el poder se ejerce”. La policía, para estos 
autores, es el agente por excelencia de la violencia 
conservadora del derecho, una fuerza que actúa al límite 
–otras veces, inclusive, más allá– de la legalidad, para 
preservar un orden que la propia ley, muchas veces, no 
puede sostener. Es por ello trágico evidenciar una práctica 
sistemática, en poco tiempo, por parte de individuos 
e instituciones en un Estado garante. La violencia de 
las acciones choca ante la manipulación medial y las 
comunidades desinformadas, claros indicadores de 
una “sociedad del espectáculo” (Debord, Guy, 1998), 
una franja distópica y peligrosa, pues mantiene a una 
ciudadanía altamente polarizada entre sus niveles de 
información y juicio. En estos metarrelatos, supimos de 
un presidente de la República declarando que existió un 
“enemigo implacable y poderoso” a sus ciudadanos y una 
primera dama que infiere que se trató de una insurgencia 
alienígena2. Esta desinformación y borramiento fue 
una constante, mientras fue ejercicio de disposición de 
muchos procedimientos policiales chilenos, donde esta 
violencia se manifestó con precisión simbólica, ya que los 
disparos no fueron aleatorios sino dirigidos al rostro. A 
los ojos. Al lugar donde el sujeto se expresa, se reconoce 
y es reconocido. Esta imagen (o paradojalmente su 
eliminación misma) se vuelve una necesidad de apelación 
a los derechos humanos fundamentales, en tiempos, 
además, donde no solo la vista se vio afectada, sino, y 
de manera dramáticamente radical, a un confinamiento 
posterior forzado donde se taparon bocas y se distanció 
socialmente la especie. 
En este escenario de violencia se naturalizan conductas y 
nace muchas veces la agresión innata. Al respecto, Hannah 
Arendt –particularmente su tesis sobre la banalidad del 
mal– suele ser siempre sugerente para no olvidar (Arendt, 
2006). En su análisis del juicio a Adolf Eichmann, Arendt 
expone cómo individuos aparentemente ordinarios y 

2 Disponible en https://www.bbc.com/mundo/noticias-america-latina-50152903.

sensatos pueden cometer actos atroces sin odio explícito, 
simplemente al seguir órdenes y asumir su rol dentro 
de una estructura. En el caso chileno, los policías que 
mutilaron ojos no solo actuaron con brutalidad, sino que 
en muchos casos lo hicieron con desprecio, burla o abierta 
deshumanización, revelando una violencia que no es solo 
física sino simbólica hacia su forma más degradada. Allí 
donde debería haber humanidad, aparece lo grotesco; 
en los discursos de odio, por ejemplo, en la validación por 
parte de candidatos presidenciales y sectores políticos 
adherentes que justificaron dicha violencia sosteniendo 
que la policía debió actuar empleando armamento 
de guerra en vez de balines de goma3. Donde debería 
haber diálogo y horizontalidad, se instala el espectáculo 
obsceno de la crueldad normalizada y se expresan 
audiencias que, como “circos romanos digitales”4, 
validan las conductas con comentarios recalcitrantes, 
toda vez que replican opiniones fascistas frente a 
hechos éticamente censurables. Evidentemente esto 
no aplica a todo poder ejercido desde todo ciudadano 
y desde todo sujeto castrense uniformado; sin embargo, 
cada caso, suma y otorga un sentido de fermentación y 
oxidación a las gobernanzas del capitalismo fallido. Este 

3 Disponible en https://www.latercera.com/politica/noticia/a-raiz-del-caso-crespo-
kaiser-senala-que-carabineros-debieron-haber-disparado-municion-real-durante-el-
estallido-social/.

4 Nota del editor: expresión del autor de carácter metafórico para sugerir una analogía o 
alusión simplemente a un espectáculo mediático contemporáneo.

Imagen N°5 



54

contexto genera, además, importantes desregulaciones 
y transformaciones éticas en la percepción política 
ciudadana. Un resultado sobresaliente es la elección 
democrática en 2021 de Fabiola Campillay Rojas como 
la primera senadora no vidente, y paradójicamente, sin 
sentido del olfato y sin sentido del gusto, con lesiones 
provocadas de manera irreversible por el Estado de Chile 
en 2019. 
Es en este escenario cívico que el arte construye hechos 
sociales, no como ornamento sino como un acto de 
resistencia o, a lo menos, como dilema ético. Frente 
al blanco del shock y al negro del apagón informativo, 
las prácticas artísticas –representadas en murales, 
performances, música, danza, intervenciones urbanas– 
reescribieron el espacio público e instalaron un panóptico 
que monitoreó los estados de arte y las mutilaciones 
oculares5. El arte actuó como terapia colectiva, denuncia 
5  Algunos casos pueden ser revisados en propuestas audiovisuales de proyectos artístico 
musicales: 

Alectrofobia, Alto al fuego, (2019) https://www.youtube.com/watch?v=QcZj1INEARY
Alex Anwandter, Paco vampiro (2019) https://www.youtube.com/watch?v=tdtpGRR-8wU
Ana Tijoux, Cacerolazo (2019)https://www.youtube.com/watch?v=lItbHicquo4
Ana Tijoux, “Antifa Dance” (2020) https://www.youtube.com/watch?v=tksolV5Gkso
Ana Tijoux & MC Millaray, Rebelión de octubre (2020) https://www.youtube.com/
watch?v=J7Ih8OHwfPU
Ases Falsos, Yo sí estoy en guerra (2020) https://www.youtube.com/watch?v=UrO9IqDq08w
Chancho en Piedra, Todo se me pasa (2019) https://www.youtube.com/
watch?v=4W9gVWOibXs
Colectivo Marichiweu en Casaparlante (2029) https://www.youtube.com/
watch?v=4JLnaPMWbDw
El Cruce, Continuar así (2019) https://www.youtube.com/watch?v=CJ7Am8IhKSc
Glup, No nos vamos nicagando, (2019) https://www.youtube.com/watch?v=waThJY76Igk
Kuervos del Sur, La caravana (2019) https://www.youtube.com/watch?v=ZbNV0pIoHWg
Victor Jara, El derecho de vivir en paz (versión 2019) https://www.youtube.com/
watch?v=wlfAf2AibA8
Mauricio Redolés, La turba (2019) https://www.youtube.com/watch?v=MktKMFO6oBw
Movimiento Original, Despierto (2019) https://www.youtube.com/watch?v=L4BVG7rL88I
Mon Laferte, Plata ta ta (2019) https://www.youtube.com/watch?v=tAcJhezQz7E
Nano Stern, Regalé mis ojos (2020): https://www.youtube.com/watch?v=xRcsUDbUKwo
Noche de Brujas & Luanko, Despertamos (2019) https://www.youtube.com/
watch?v=IjwSUCIcqaM
Santa Feria con Gustavo Gatica y Roberto Márquez, Lo que va a pasar (2020) https://www.
youtube.com/watch?v=Q6bgt58RulM
Trenz3, Soy dignidad (2019) https://www.youtube.com/watch?v=pyvg3GbLXjw
Weichafe, Me verás arder (2019) https://www.youtube.com/watch?v=R5QwNWiuu00
Zé Javier, Se olvidaron cómo es Chile (2019) https://www.youtube.com/watch?v=iAw_
MDMvFwQ

situada y archivo afectivo. Se armaron, ensamblaron y 
conectaron brazos, huellas y redes como una plataforma 
transdisciplinaria donde se tejieron saberes provenientes 
del cuerpo, la historia, la política, la psicología y la estética. 
También se produjeron tensiones en los niveles de capital 
cultural, nacieron y se acomodaron teóricos especialistas 
en marchas y políticos constituyentes que instalaron 
debates, idearios y formas de ejercicio soberano de la 
participación cívica. Los cabildos ciudadanos y temáticos, 
muchos de ellos orientados a pensar las artes integradas, 
fueron un claro ejemplo iniciado –de oralidad y escritura– 
sin un punto final.

2.- Silencios: 
Como señala Naomi Klein, cuando todo colapsa, cuando 
las estructuras simbólicas y materiales se desmoronan, lo 
que aparece es el shock, y en Latinoamérica, este trauma 
se encontraría en sus bases más avanzadas (2007, p. 
481) Los movimientos sociales que emergieron con 
fuerza en octubre de 2019 en Chile desataron una ola de 
protestas que no solo reconfiguró el espacio público, sino 
también la percepción del cuerpo colectivo. La represión 
sistemática, los toques de queda, las mutilaciones 
oculares y la sonoridad del estallido en formas acústicas 
de gritos, cacerolazos, sirenas, helicópteros, coros, 

55Imagen N°6



56 57

discursos, silencios, conformaron un soundscape de la 
violencia estatal. La dimensión sonora del trauma ha 
sido escasamente tematizada, pese a que en contextos 
de represión el sonido y la escucha cumplen un papel 
fundamental tanto en la inscripción del daño como en su 
posible resignificación. 
Susan Cusick (2006) ha descrito cómo la música puede 
funcionar como una forma de tortura. En sus investigaciones 
evidencia cómo en algunos centros de detención las 
canciones se utilizan como arma, amplificadas a niveles 
extremos, repetidas hasta la extenuación, destinadas 
a quebrar la voluntad del prisionero. Pero también 
existen otras formas de sonoridad del poder: la prensa 
oficial, las órdenes gritadas, el silencio impuesto. El 
oído, órgano de la vigilancia y del sobresalto que nunca 
se cierra, se convierte en una de las vías más sensibles 
para experimentar el terror. El silencio aparece por un 
largo período en memorias biográficas bajo escenarios 
de “toques de queda” muy distintos, el de revueltas 
sociales y el de la pandemia Covid-19. Lo cierto es que en 
Chile este “silencio nocturno” se extendió en el primer 
caso entre el 19 y el 26 de octubre de 2019. El segundo 
régimen silente ocurrió entre el 22 de marzo de 2020 y el 
1 de octubre de 2021, entre vacunas y mascarillas. 
En el contexto del estallido chileno, el uso de bombas 
lacrimógenas, disparos de perdigones, ruido de vehículos 
policiales, junto con cánticos de protesta y cacerolazos, 
conformaron un archivo sonoro que no solo quedó 
registrado en imágenes y videos, sino también en las 
memorias encarnadas de quienes vivimos ese tiempo. 
No se trata solo de sonidos capturados, sino de “huellas 
sonoras” que generan efectos profundos e irreversibles 
en la subjetividad. Según Pablo Oyarzún (2023, p. 104), el 
poder se manifiesta esencialmente como amenaza, con 
una dimensión temporal y espectral que atraviesa la vida 
cotidiana. En particular, la policía no es simplemente un 
interlocutor, sino, desde una perspectiva benjaminiana, 

un fantasma, un uniforme cargado con el aura turbia 
de lo repetible. Partiendo de esa amenaza temporal, es 
posible reconocer una “huella musicoterapéutica”, es 
decir, un “material donde el pasado puede construirse y 
actualizarse a partir de las interrogantes que el presente 
le plantea” (Pereyra, 2018). Así, la escucha y la memoria 
sonora episódica se transforman en prácticas políticas y 
estéticas, modos de atención que nos permiten identificar 
los sonidos de las fisuras del poder y, en definitiva, de la 
violencia.
La oralidad, como vehículo de transmisión cultural 
y afectiva, juega un rol crucial en estos procesos de 
inoculación del shock. El silencio se quiebra caóticamente 
en la calle mediante ejercicios de reivindicación de 
identidades, en perfiles de ciudadanos urbanos y 
mestizos que nos mostraron cómo en el estallido se 
activaron escrituras y oralidades de pueblos originarios 
que reapropiaron el espacio público desde una dimensión 
poética y política (Méndez, 2021). Estas voces, que cruzan 
el murmullo del trauma con la reivindicación histórica, 
resuenan en los muros rayados, en los gritos coreados, 
en los relatos compartidos en asambleas y cabildos. La 
sonoridad de la revuelta está hecha de fragmentos, de 
ecos disonantes, de balbuceos y afirmaciones rotundas. 
La voz quebrada del testigo se convierte en material 
sonoro del archivo de la memoria. Así, la pérdida de los 
sentidos no es solo una metáfora de la opresión, sino 
también una advertencia sobre la fragilidad del lazo 
humano. 
Desde el punto de vista filosófico y sociológico, Foucault Imágenes N°7, 8 y 9



58

(1971) y Arendt (2006) ofrecen herramientas para pensar 
cómo la violencia se racionaliza, cómo se administra 
desde el Estado y cómo se banaliza en el discurso público. 
Pero también nos ayudan a comprender la necesidad de 
generar prácticas de resistencia que no sean meramente 
discursivas, sino que involucren al cuerpo, al gesto, la 
escucha, el silencio y la voz. De ahí la potencia de las 
performances, de las intervenciones artísticas en la calle, 
de las cantatas populares, de los coros ciudadanos. En 
ellas se inscribe un deseo de restitución, una ética del 
cuidado, una política del duelo que no olvida. Y, en 
resumen, una poética de la reparación a las violencias.

3.- Ruidos:
José Saramago, en su Ensayo sobre la ceguera (1995), 
narra una “ceguera blanca” que transforma repentina 
e inexplicablemente a toda una sociedad en espectros 
desprovistos de percepción visual. En ese gesto se 
revelan tanto las alianzas sociales como las disputas, la 
peste y la miseria humana. Esta metáfora cobra especial 
resonancia en la experiencia chilena reciente; no solo 
por la violencia ocular real ejercida contra manifestantes, 
sino también por la ceguera moral e institucional que la 
permitió, y luego, intentó invisibilizar y justificar. 
En este escenario, cobra fuerza la consigna: “las murallas 
hablan”. Estas imágenes proyectan frases y figuras como 
contrarrespuesta ciudadana, desplegando un texto 
en el espacio público que instala una suerte de “fe de 
erratas” y habilita la reescritura de las quejas colectivas, 
con o sin el consentimiento de los marcos normativos. 
Periódicamente, las paredes vuelven a su blanco inicial, a 
la espera de nuevas demandas. Así, el muro se convierte 
en un palimpsesto infinito donde se tensionan propiedad 
privada, uso público y memoria urbana. Al intervenir 
el espacio común para no dejar hojas en blanco, las 
generaciones urbanas del siglo XXI manifiestan una 
conciencia plena de sus gestos. En esas esquinas, 

59

saturadas de capas de pintura, afiches y flyers, percolan 
líquidos y gases disuasivos, signos materiales inequívocos 
de la represión sobre una ciudad intervenida.
Frente a esto, el arte aparece como campo de 
posibilidades. Donna Haraway nos propone la aparición 
de un pensamiento tentacular (2016), una forma de 
conocimiento no jerárquico, sino rizomático, afectivo 
y material. Esta noción se revela particularmente útil 
en tiempos de revueltas sociales, donde el arte no solo 
documenta, sino que permite habitar la herida para 
cicatrizarla, zurcirla y politizarla. La transdisciplina, 
entonces, no se reduce a una metodología académica, es 
una necesidad ética y política. En tiempos de postrauma 
ocular, el pensamiento artístico situado y comunitario 
puede ofrecer condiciones terapéuticas para regenerar 
la vista, utilizar catalejos para nombrar lo innombrable y 
reconstituir los tejidos perforados del cuerpo y la ciudad.
En estas experiencias vitales emergen también mis 
memorias y postraumas del paisaje cultural de aquellos 
tiempos, los cuales construyen mi propio sentido de 
ciudad y espacio público desbordado. El territorio 
urbano latinoamericano, intervenido en sus provincias 
principales, se presenta como un conglomerado 
anónimo que estructura un discurso nivelador de 
expresiones vernáculas, valores axiológicos y pulsiones 
políticas. En ese marco, la intervención mural no solo 
es un acto de expresión político-cultural, sino también 
un gesto simbólico que nos devuelve mensajes sobre 
nuestra condición post- y transhumana, fragmentada y 
amnésica, obligada a reconstruirse entre los escombros. 
Los anónimos, en su suma, colocan figuras, imágenes, 
olores y, especialmente, sonidos en mis dispositivos de 
memoria, en un formateo continuo. El blanco de los 
muros migra a mi sentido acústico y onírico, en forma 
de sueños recurrentes. Recuerdo la potencia artística 
de quienes resistieron con el cuerpo y la voz en tiempos 
violentos: Víctor Jara Martínez, plenamente consciente 

de que “la vida es eterna en cinco minutos”6 (Jara, 1969), 
es uno de ellos. Hay quienes transforman los sonidos de 
la violencia y equilibran la balanza del tiempo esencial.
Desde aquella experiencia autoetnográfica7, emerge una 
especie de “ruido blanco”. Podríamos concebir, desde una 
sinestesia transdisciplinaria, una “violencia del blanco”; 
un “ruido blanco violento” o incluso un “silencio blanco 
violento”. Tal como ocurre en las técnicas de tortura 
contemporáneas, el ruido blanco se utiliza como forma 
6  Disponible en https://www.youtube.com/watch?v=1q2_zOfuGcA,
7 Este concepto, propio de la antropología contemporánea, explora y describe en 
profundidad la autoobservación de los acontecimientos en primera persona, desde una 
mirada reflexiva. Para tales efectos, se sugiere revisar el canal personal de Gustavo Gatica 
Villarroel, psicólogo y activista chileno quien resultó con pérdida total de la vista el 8 de 
noviembre de 2019. https://www.youtube.com/@GustavoGatica2024/videos.

de desintegración psíquica. Suzanne Cusick, musicóloga 
feminista, lo expone claramente:
El prisionero se vuelve psicológicamente indefenso ante 
la autoridad de los interrogadores, tan dependiente de 
ellos como incapaz de resistir. Este ‘sistema moderno de 
tortura’ es más efectivo que golpear o hacer sufrir de 
hambre, pues logra la desintegración psicológica en días 
en vez de semanas o meses. (Cusick, 2006)
Ese ruido blanco (como el de un antiguo televisor sin 
señal) obligado a ser visto y escuchado, se convierte en 
tortura. Una que no deja marcas. Una que desintegra sin 
herida visible. Ese noise opera en un plano no corporal, 
donde no hay evidencia física del atropello a los derechos 

Imágenes N°9 y 10



humanos, solo una incómoda y ansiosa subjetividad. En 
su versión colectiva, el ruido blanco genera alienación 
profunda. Es el zumbido disuasivo de Fahrenheit 451 
(1953)8, la terapia forzada de la Doctrina Ludovico en La 
naranja mecánica (Kubrick, 1971) o la posología filosófica 
de la pastilla roja ofrecida por Morfeo a Neo en Matrix 
(1999). Más allá de la ficción, estas estrategias siguen 
presentes en interrogatorios, castigos penitenciarios 
o contextos de confinamientos forzados. Se inscriben 
también en los paisajes urbanos contemporáneos 
en cárceles concesionadas de blanco inmaculado, 
brutalismo arquitectónico, catálogos de departamentos 
minimalistas o cementerios-parque. Todo remite a una 
estética del silencio blanco. Ese mismo silencio blanco 
violento es el que acompaña al condenado a muerte, 
como un tinnitus in crescendo. Tal resignificación del 
martirio recuerda la tortura china de la gota de agua, 
y reaparece en la cultura popular como arquetipo de 
fatalidad, visible en cuecas y boleros. Lucho Barrios, por 
ejemplo, canta al femicida resignado a su destino: ... por 
eso le ruego, señor abogado, no quiero defensa, prefiero 
morir…9

Otro gesto estremecedor de memoria es el del compositor 
Jorge Peña Hen, asesinado por la Caravana de la Muerte 
en 1973. Antes de su fusilamiento, escribió en papel de 
cigarrillo una breve partitura con un fósforo quemado, 
registrando los sonidos que escuchó en su encierro10. 
Este artefacto encarna la violencia del silencio blanco y la 
dignidad de quien resiste, creando hasta el último aliento. 
También pienso en Oscar “Laucha” Prieto, (1926/2018) 
8 Nota del editor: La expresión del autor hace referencia a una percepción personal sobre 
la lectura de Ray Bradbury. La expresión “zumbido disuasivo” corresponde a una metáfora 
derivada de la sensación individual a las descripciones del entorno tecnológico como un 
continuo fondo sonoro que adormece o distrae la conciencia crítica.

9 Disponible en https://www.youtube.com/watch?v=HgJaal1zUx4

10  Disponible en https://www.youtube.com/watch?v=lxk8eSvstQI

compositor y arqueólogo uruguayo, prisionero político 
entre 1973 y 1985. Durante la mayor parte de su 
reclusión, no tuvo acceso a papel, lápiz ni instrumento: 
solo imaginaba, rumiante, los sonidos y partituras. Sin 
hojas en blanco, solo persistía el pensamiento.
El concepto de ruido blanco violento propuesto en este 
ensayo propone enlazar experiencias políticas, sonoras y 
visuales bajo una misma estética del trauma. Lo blanco 
(antes símbolo de pureza o neutralidad) se convierte aquí 
en signo de imposición, de tortura sin marca, de olvido 
sistematizado. Frente a ello, el arte y la intervención 
urbana no son solo expresiones simbólicas: son actos 
de resistencia, reescritura y reensamblaje subjetivo y 
colectivo. La transdisciplina aparece no como alternativa 
académica, sino como respuesta tentacular vital a una 
época que exige recomponer nuestras memorias y 
afectos desde los fragmentos. En este palimpsesto de 
ruidos, imágenes y silencios, el pensamiento situado, mi 
autoetnografía y las memorias anónimas trazan un mapa 
sensible y político para enfrentar la alienación y abrir 
nuevos sentidos en el habitar contemporáneo.

4.- Terapias: 
Pensar y escribir sobre lo retrospectivo de aquellos 
periodos conlleva asumir prevención y reparación de 
la experiencia, asumiendo la evidencia de la densidad 
estética, política y sensorial de los dispositivos de violencia 

60 61

desplegados por el Estado, particularmente en el contexto 
chileno reciente, donde la represión institucional dejó 
marcas físicas y simbólicas identificables aún en sujetos 
y objetos de la ciudad. Hacia lo proyectual, es posible, a 
su vez, identificar muchos caminos transitables; no cabe 
duda, en audiencias, contextos y especialmente sobre 
aquel creador de arte, como articulador de preguntas 
fundamentales; las cuales, cada lector podrá proyectar, 
explorando cómo concibe su propia terapia, su propia 
auto-etnografía11. Identificar lo último permitiría también 
pensar que la violencia no se manifestó solo en sus 
formas explícitas, sino también en aquellas estrategias 
más sutiles, como el silenciamiento, la neutralización 
discursiva y la invisibilización estética, un “ruido blanco 
violento” que anestesia, desorienta y desintegra 
subjetividades, familias, barrios. Desde este lugar, la 
reflexión crítica sobre el blanco (ya no como signo de 
pureza o vacío, sino como herramienta de dominación) 

11  Desde una perspectiva de “Musicoterapia” como horizonte reparatorio frente a la 
violencia, se pueden recuperar múltiples evidencias (científicas y multiculturales) que 
destacan el valor de la música y la danza en territorios marcados por movimientos de 
reivindicación social en Occidente durante el siglo XXI. Estas prácticas no sólo canalizan 
expresiones identitarias, sino que también propician espacios de bienestar y equilibrio 
psicosocial para quienes participan en dichos contextos (Sheppard, A., & Broughton, 
M. C. 2020) En este sentido, una visión holística de los beneficios de la música y el arte 
en procesos de sanación puede encontrarse en investigaciones contemporáneas que 
abordan sus implicancias terapéuticas y sociales. Por otra parte, el trauma no siempre se 
expresa con palabras. Y es justamente en ese silencio donde el arte nos ofrece un espacio 
inagotable de posibilidades de comunicación no verbal. La resiliencia emocional, así como 
ciertos procesos de sanación psíquica, pueden ser activados mediante la creación de 
representaciones visuales y poéticas del trauma. (Kakungulu, M, 2024)

permitiría cuestionar las formas en que se configura el 
espacio público y se administra el trauma colectivo en el 
siglo XXI.
Quedar ciego, física o simbólicamente (más aún cuando 
antes se ha visto) puede significar una tragedia si no 
logramos reiniciar y reactivar nuevos universos para el 
lenguaje y su arte. En este sentido, y tal como expone 
Oliver Sacks (1995), la recuperación de la vista no 
siempre representa una verdadera sanación. El autor 
narra el caso de Virgil, un hombre ciego desde la infancia 
que recupera la visión en la adultez, pero cuya mente 
nunca aprendió a ver. La experiencia lo desorienta 
profundamente, afectando su identidad y equilibrio 
emocional. Desde una perspectiva psicoterapéutica, 
el “ver” se vuelve traumático, toda vez que el mundo 
visible se vuelve incomprensible. Finalmente, al 
perder nuevamente la vista, Virgil retorna y recupera 
su coherencia interna. En este marco, quienes hemos 
quedado simbólicamente ciegos por traumas sociales, 
políticos o físicos, no necesitamos sólo recuperar la 
mirada, sino resignificarla. Volver a ver exige más que 
abrir los ojos o aprender a leer braille; implica activar una 
autoconsciencia que desafíe la amnesia autoimpuesta, 
desde aquella “aflicción” resultado acumulado de 
rabias más penas. En ese proceso, el arte individual y 
colectivo, puede aliviar grietas en el olvido, permitiendo 
que emerjan otras formas de mirar lo que se ha querido 
dejar atrás. En este marco, es posible comprender el arte, 
además, no sólo como medio de expresión, sino como un 
“dispositivo de creación colectiva”, donde se suspenden 
las estructuras lineales del tiempo y se activa lo que 
el musicólogo y semiólogo de la cultura Rubén López 
Cano ha definido como experiencias cronoaesthésicas 
(2014) en aquella capacidad de sentir el tiempo como 
un presente intensificado, muy propio de la experiencia 
artística. Esta dimensión perceptiva permitiría que alguna 
forma de arteterapia funcione como un tiempo y un lugar 



62 63

terapéutico, poco explorado aún, y donde el cuerpo y la 
emoción participan activamente en la reconstrucción del 
sujeto con un trauma a cuestas.
La violencia ocular ejercida por el Estado durante el 
estallido social chileno produjo una marca traumática 
no sólo en los cuerpos, sino también en la superficie del 
espacio público. La ceguera se convierte aquí en signo 
doble; evidencia física del poder represivo y símbolo de 
una voluntad institucional de invisibilización. Frente a 
esta operación, los muros intervenidos irrumpen como 
contratextos, verdaderos órganos de visión colectiva. Las 
imágenes callejeras (ojos sangrantes, rostros mutilados, 
consignas gráficas) operan como huellas que condensan 
la aflicción de una nula reparación y la imposibilidad del 
borramiento al horizonte de memoria. 
En diálogo con esta lógica, donde las imágenes nos hacen 
hablar de un tiempo histórico amnésico y fragmentario, 
el Atlas Mnemosyne de Warburg (1929) ofrece una clave 
interpretativa en el montaje de imágenes como una 
forma de activar constelaciones de sentido y resonancias 
históricas de una memoria violentada. Así como Warburg, 
que componía pastiches con fotografías renacentistas, 
recortes de prensa y mapas astronómicos; los muros 
intervenidos tras el estallido social configuran una 
gramática visual que convierte los murales en galerías 
que exponen las bitácoras de la memoria. El mural, en 
tanto formato de arte-político, se vuelve portador de un 
“atlas urbano” mediante un diario de campo colectivo 
y sensible en el que cada imagen, más que representar, 
se integra en una composición que expone un estado 
del arte colectivo. Allí donde se intentó callar y cegar, 
emergió un contra sonido y una contraimagen como 
resultado o negativo del blanco; no como vacío, sino 
como evidencia de un movimiento emergente de arte-
terapia que anónimamente sigue suturando el tejido 
social y urbano.

Referencias bibliográficas:

Arendt, H. (2006). Eichmann en Jerusalén: Un estudio 
sobre la banalidad del mal. Lumen.

Benjamin, W. (2008). Para una crítica de la violencia y 
otros ensayos. Taurus.

Cusick, S. G. (2006) La música como tortura/la música 
como arma. TRANS Revista Transcultural de Música. (10)

Debord, Guy, (1998), La sociedad del espectáculo, 
Santiago de Chile, Ediciones Naufragio.

Foucault, Michel (1971), Más allá del bien y del mal en 
Microfísica del poder, Ed., La Piqueta, 

Haraway, D. (2016). Seguir con el problema: Generar 
parentesco en el Chthuluceno. Consonni.
Instituto Nacional de Derechos Humanos. (2019). Informe 
anual situación de los derechos humanos en Chile 2019. 

https://www.indh.cl/informes-dh/informe-anual-2019/.
Jara, V. (1969) “Te recuerdo Amanda” [Canción]. En 
Pongo en tus manos abiertas, Jota Jota (DICAP).

Kakungulu, M. (2024). Trauma, Art and Resilience: Poetic 
Visuality and Healing in Post-conflict Communities. 
Journal of Expressive Arts Therapy, 18(2), 45–63. 

Klein, N. (2007). La doctrina del shock: El auge del 
capitalismo del desastre. Paidós.

López Cano, R. (2014). Cronoaesthésica: Reflexiones en 
torno al tiempo vivido en la experiencia musical. En La 
creación musical entre la tradición y la experimentación. 

Universitat Autònoma de Barcelona.

Mbembe, A. (2011). Necropolítica. Melusina.

Méndez P. (2021) Oralidad y escrituras indígenas en el 
estallido social en Chile, a partir de octubre de 2019. 
Narrativa y discursos desde el espacio público en VI 
Encuentro Intercultural de Literaturas Amerindias. 
Universidad Nacional Mayor de San Marcos y PUC de Perú,  
en https://www.youtube.com/watch?v=R5ypBn5RQSI
________(2020) Etnografía al Centro de la Injusticia, los 
sonidos del indignado. Charla en Ciclo Abierto dirigido a 
Estudiantes de la Carrera de Antropología de la UACh, en 
colaboración con el Instituto de Estudios Antropológicos 
de la UACh. https://prezi.com/aqs2cg95atvx/coloquios-
de-ciencias-humanas/?present=1
Oyarzún Robles, P. (2023). Espectralidad, amenaza y 
poder. En L. Svampa, G. Losiggio, P. 

Oyarzún Robles, F. Rodríguez, & C. Pérez López (Eds.), 
Walter Benjamin y la crítica de la violencia: Constelaciones 
actuales e inactuales (pp. 91–105). CLACSO. https://
bibl ioteca-repositorio.clacso.edu.ar/bitstream/
CLACSO/250242/1/Walter-Benjamin.pdf

Pereyra, Guillermo. (2018). El concepto de huella en la 
filosofía de Walter Benjamin. Intersticios Sociales, (16), 
7-45. 

Sacks, O. (1995). Un antropólogo en Marte: Siete relatos 
paradójicos sobre la neurología. Anagrama.

Saramago, J. (1995). Ensayo sobre la ceguera. Alfaguara.

Sheppard, A., y Broughton, M. C. (2020). Promoting 
wellbeing and health through active participation in 
music and dance: a systematic review. International 
Journal of Qualitative 

Studies on Health and Well-Being, 15(1). https://doi.org/
10.1080/17482631.2020.1732526.

Wachowski L, y  Wachowski L. (Directoras). (1999). 
“Matrix” [Película]. Warner Bros. Pictures.

Warburg, A. (2010). Atlas Mnemosyne (M. Warnke, Ed.; J. 
Chamorro Mielke, Trad.). 
Ediciones Akal. (Obra original publicada en 1929).

Referencias de las imágenes

Imágenes N°1, 2, 3 y 4. Fuente: Pablo Méndez
Imagen N°5. Fuente: Cristian Castillo en Unsplash 
Imagen N°6. Fuente: Nabih E Navarro en Unsplash
Imágenes N°7, 8, 9, 10 y 11. Fuente: Pablo Méndez


